

الأنوارالقدسيه فيبيان آداب العبودية

آدایپ بندگی

فرفي ارتاب البالعاكم منافية

صَرِتُ العَلا) إِنَّ عَبِ إلومَا بِشِعْ مِلْ يَصْالنَعْكِية

شَجُّالاسْلام عَسْرِتْ مُولاناً طَفْراً حَمْرُ عِمْماً لَيْ رَمِثَاللَّهُ مِنْ

تَزَتِيْب وعُبْؤَاناتُ اَز مُولِّ فَالشَّفِيعُ اللَّهُ صَاحِبُ استاذحا ميعه والالعلزم كراجي



الشر الدارة إسلاميات العربي العود الم



# الانوار القد سية في بيان آداب العبودية



تاليف

حضرت علامه عبدالو ماب شعرانی رحمه الله تعالی

تزجمه

شيخ الاسلام حضرت مولا نا ظفراحمه عثماني رحمه الله تعالى

ترتیب وعنوانات مولا ناشفیع الله مصاحب استاذ جامعه دارالعلوم کراچی

ا دارهٔ اسلامیات کراچی – لا ہور

#### جمله حقوق تجق ادارهُ اسلاميات محفوظ

يبلي بار: محرم الحرام ١٣٢٥ ه

ا بتمام : اشرف برا دران ملمهم الرحمٰن

ناشر: ادارهٔ اسلامیات کراچی ـ لا بور

# ملنے کے پیتے

🖈 ادارهٔ اسلامیات : موئن رودٔ ، چوک اُردوباز ار، کراچی

🖈 ادارة اسلاميات : ١٩٠٠ ناركلي، لا بور

َ 🏗 💎 ادار هٔ اسلامیات : وینا ناته مینشن ، شارع قا نداعظم ، لا بور

🖈 ادارة المعارف : ڈاکخانه دارالعلوم کراچی نمبر ۱۳

🖈 مکتبه دارالعلوم : جامعه دارالعلوم کراچی نمبر ۱۳

🖈 دارالاشاعت : ایم اے جناح روڈ، کراچی

🖈 ادارهٔ تالیفات اشرفیه : بیرون بو مرگیث ملتان شهر

🖈 💎 ادارهٔ تالیفات اشر فیه : 🛛 جامع متجد تفانیوالی بارون آباد بهاولنگر

🖈 بیتالقرآن : اردوبازارکراچی

پيت الكتب : نزواشرف المدارس كلشن اقبال كراچى

ن ۲۲ نامهدرود، برانی انارکلی، لا بور علی انارکلی، لا بور

# فهرست مضامين

|          | <u> </u>                                       |         |
|----------|------------------------------------------------|---------|
| صفحةنمبر | عنوانات                                        | نمبرشار |
| 11"      | عرض مرتب                                       | 1       |
| 12       | ديباچهُ مترجم                                  | ۲       |
| 14       | د يباچهُ مؤلف                                  | ٣       |
| 19       | بيان وجه تاليف                                 | ٨       |
| 19       | البام                                          | ۵       |
| ۲۱       | تحقيق الهام                                    | Ÿ       |
| ۲۲       | وحی اور الہام میں فرق                          | 4       |
| ۲۳       | وحی کے اقسام                                   | ۸       |
| ۲۳       | اب احکام شرعیه نازل ہونے کا درواز ہ بند ہو گیا | 9       |
| ۲۳       | و کی خلاف شرع بات قبول نہیں                    | 1+      |
| ۲۲       | سب سے اچھا آ دی                                | 11:     |
| 44       | آج کل کےمشہور ومتازلوگوں کا حال                | 11      |
| 12       | امیراورغریب کے پیر میں فرق                     | 194     |
| 12       | امتیازی شان حچموڑ د ہے                         | ۱۳      |
| 19       | ا پی حقیقت کونہ بھو گئے                        | 10      |
| ۳.       | تواضع اختيار سيجيج                             | 14      |
| 71       | اس كتاب كے مضامین كيا ہیں؟                     | 14      |
| *        | باب اول مطلق عبدیت کے آ داب                    |         |
| ٣٢       | کے بیان میں                                    |         |

4

د نیامصیبت کا گھر*ہے* 

٣٧

| العبودية | ندگی ے آداب                                                | آدابِ      |
|----------|------------------------------------------------------------|------------|
| صفحةنمبر | عنوانات                                                    | نمبرشار    |
| 1-0      | كشف صحيح كى حقيقت                                          | 41         |
| 1+4      | ولى خلاف شرع امور كاحكم نهيس كرسكتا                        | 4          |
|          | خطاءا نبیاء کیہم السلام کے متعلق محقق خودغور کرنے کی بجائے | ۷٣         |
| 1•4      | عارف سے پوچھے                                              | <br>       |
| 1.4      | احكام كى علت دريافت نه كريں                                | 28         |
| 1•٨      | بدون علت معلوم کئے عبادت کرنا زیادہ افضل ہے                | 20         |
| 1-9      | طالب علم میں کسی قتم کا دعویٰ نہ ہونا جا ہے                | 24         |
|          | مخلوقات کے تمام علوم کوا ولیاءاللہ کے دریائے علوم سے       | 44         |
| 111      | ایک قطرہ کی بھی نسبت نہیں ہے                               |            |
| 111      | ول جب نا پاکیوں سے پاک ہوتا ہے تو علم منکشف ہوتا ہے        | ۷۸         |
| 110      | مفتی درویش کی بات کوا نکار کرنے میں جلدی نہ کرے            | <b>4</b> 9 |
| 117      | اینے امام کی پیجا طرفداری کوترک کردے                       | ۸۰         |
| 119      | شریعتِ صححالک آسان شریعت ہے                                | ٨١         |
| 111      | کسی قائل کی مرا د کوحصر کے ساتھ بیان نہ کریں               | Ar         |
| 129      | علم سے زیادہ مل کی ضرورت ہے                                | ٨٣         |
| ١٣١      | علم کے بغیر عمل کرنامشکل ہے                                | ٨٣         |
| 161      | لیمیل عمل کے لئے علم ضروری ہونے کی ایک عمدہ مثال           | ۸۵         |
|          | آ دی کے دل میں اللہ تعالیٰ کی عظمت اتنی ہوگی جتناوہ        | YA         |
| 100      | قرآن کو منجھے گا                                           |            |

| صفحهبر | عنوانات                                                         | نمبرشار |
|--------|-----------------------------------------------------------------|---------|
|        | ا کثر اہل اللّٰہ کا بناسنوار کرا ورمتعد دروایتوں میں قر آن      | ٨٧      |
| سيهما  | نه پڙھنے کی وجبہ                                                |         |
| 100    | اپنی ساری عمر قراءت حاصل کرنے میں خرچ نہ کریں                   | ٨٨      |
| :      | ایسے ہنر میں مشغول ہونا جو یکسواورعفیف بنادے                    | 19      |
|        | ان علوم میں مشغول ہونے سے بہتر ہے جن پڑمل                       |         |
| ורץ.   | نه کیا جائے                                                     |         |
| 162    | بےمقصدعلوم میںمشغول ہونے پرایک شبہ                              | 9+      |
| 1179   | تمام علوم میں معرفت الٰہی کا راستہ موجود ہے                     | 91      |
| 101    | تلاوت قرآن بفهم اور بلافهم كاايك مطلب                           | 97      |
| 101    | ینہیں سنا گیا کہ سی کی شخشش نراعلم کی بنا پر ہوئی ہو            | 92      |
| 100    | جن احادیث میں بظاہر تعارض ہوان کی کوئی صحیح تاویل کریں          | ۳ و     |
| 102    | پہلےان علوم کوحاصل کرے جوزیا دہ اہم ہیں                         | 90      |
|        | علم حاصل کرتے ہوئے حق تعالیٰ سے بیمعاہدہ نہ کریں کہ             | 94      |
| 141    | میںا پے علم پرضرورعمل کروں گا                                   |         |
| 124    | اگرحق تعالی بصیرت کوروش کر دیں تو دلائل میں نظر کریں            | 9∠      |
| 122    | مجہول الحال امور کے متعلق اللہ تعالیٰ پر حکم کر کے فتو کی نہ دے | 91      |
|        | تيسراباب فقراء ومشائخ سلف صالحين                                |         |
| 149    | كآداب ميس                                                       |         |
|        | طریق میں داخل ہونے سے پہلے علم شریعت سے خوب                     | 99      |

|             |                                                          | . <u>-</u> . |
|-------------|----------------------------------------------------------|--------------|
| صفحة نمبر   | عنوانات                                                  | نمبرشار      |
| IAT         | وا قفیت حاصل کر ہے                                       |              |
| !           | طریق میں داخل ہونے سے پہلے اہل سنت کے عقا کد ضرور        | 1++          |
| 111         | پڑھ کے                                                   |              |
| ۲۸۱         | سا لک اولیاء کاملین کے کلام ہی کا مطالعہ کیا کرے         | ` 1+1        |
| 114         | اینےنفس سے مخلوق کے حقوق کا مطالبہ کرے                   | 1+1          |
| IAA         | کسی نئی عادت کے ساتھ ممتاز بن کر نہ رہے                  | 109          |
| 191         | ہر شخص ہےاس کے درجہ کے موافق برتا ؤ کرے                  | 1+64         |
| 195         | سالک تمام مخلوق کی اذبت کو بر داشت کر ہے                 | 1+0          |
| 191         | اگر ہمارے تھم کی خلاف ورزی کی جائے تو مکدر نہ ہونا چاہئے | 1+4          |
| ***         | خادم ہے کی کام ہے متعلق تخق ہے باز پرس نہ کیا کرے        | 1+4          |
|             | اپنے ان مریدوں سے مکدر نہ ہوجو بیاری کے زمانہ میں        | 1•A          |
| T+ T        | ماری عیادت کونه آتے ہوں                                  | *            |
| r+ m        | اپنے ہاتھ میں کسی نفع وضرر کونہ سمجھے                    | 1+9          |
| <b>r</b> +A | د نیامیں جو کچھ ظاہر ہواس سے متغیر نہ ہو                 | 11+          |
|             | مندمشیخت وارشاد کے لئے اس وقت تک تیار نہ ہو جب           | 111          |
| 711         | تک اپنے خاص مریدوں کو نہ پہچان کے                        |              |
| 11+         | ایسےالفاظ سے بحییں جن سے دعویٰ وتز کینفس ظاہر ہو         | 111          |
| ° ۲۴۱       | جواحیان کرے اس سے صرف اللہ کی خاطر محبت کرے              | 1111         |
| 277         | مِشَائُخ کے سامنے بتکلف وقار وسکون پیدا نہ کرے           | 116          |
|             | 1                                                        | 1            |

| صفحتمبر     | عنوانات                                               | نمبرشار |
|-------------|-------------------------------------------------------|---------|
|             | الی حالت کی طلب نه ہوجس سے صرف مخلوق کی نگاہ          | 110     |
| 222         | میں عظمت ہو                                           |         |
| ۲۲۴         | صرف تغیل تھم خداوندی کے لئے اپنے بازوکو جھکا ہوار کھے | 111     |
|             | اپنے معمولات ووظا ئف کے وقت لوگوں کی آید ورفت         | 114     |
| 777         | - خوش نه هو<br>سے خوش نه هو                           |         |
| 777         | اپی باطنی حالت ومخفی وار دات کو چھپائے                | 11.4    |
| <b>۲۲</b> ∠ | اینے دوستوں کی مصالح پرنظرر کھے                       | 119     |
| rm          | ا پنااورا بیخ دوستوں کا خیرخواہ ہونا چاہئے            | 114     |
| !           | غير کامل شيخ بميشه حالت موجوده کی مخالف حالت کو بهتر  | 111     |
| 17"         | سمجهتار ہے                                            |         |
|             | ان کاموں میں بھی حضور ﷺ کی اقتداء کرے جو کام          | IFF     |
| ۲۳۸         | نفس پرگران ہیں                                        |         |
| ۲۲۲         | اگرکوئی آپ کے درجہ سے انکار کرے تو مکدر نہ ہو         | 122     |
| tra         | ا پنے آپ کواللہ تعالی کی مخلوق میں سب سے کمتر سمجھے   | 140     |
| 449         | اپنے شیخ کاادب ملحوظ رکھے                             | IFO     |
| ra •        | قطب وغیرہ کے ساتھ ادب کولازم سمجھے                    | 124     |
| rai         | نہ کسی ہے سوال کرے اور نہ کبی کا ہدیہ بلا وجدر دکرے   | 114     |
| raf         | دوس کے عیوب پرنظر نہ کرے                              | IM      |
| <b>707</b>  | ا پی مشیخت ختم ہونے لگے تو مکدر نہ ہو                 | 119     |
| ram         | مریدوں کے مال سےاپنا خیال اٹھالے                      | 150     |

| العبودية    | ۱۱ ا                                                   | اداب    |
|-------------|--------------------------------------------------------|---------|
| صفحةبر      | عنوانات                                                | نمبرشار |
| raa         | غریوں کے پاس اٹھا بیٹھا کرے                            | 1111    |
| raa         | صرف اپنی شہرت کے طالب نہ بنو                           | 124     |
| ray         | ا پنی زبان کواپیخ معاصرین کے حق میں ہمیشہ سنجالے       | 184     |
|             | جب شیخ کی طرف سے تلقین ذکر کی اجازت ملے تو             | باسوا   |
| r09         | ہوشیارر ہے                                             |         |
|             | ا گرکوئی شخص بغیر تعظیمی القاب کے شخ کا نام لے تواس سے | 100     |
| 777         | مكدرنه ہو                                              |         |
| -444        | الیی بات بیان نه کرے جس میں اپنے نفس کی حمایت ہو       | ima     |
| 240         | اپنے نیک اعمال پر بھی بھروسہ نہ کرے                    | 122     |
| 121         | صرف درویشوں کی صورت بنانے پراکتفانہ کرے                | IMA     |
| 121         | اپنے متعلقین کے ساتھ شفقت کا معاملہ کرے                | 1149    |
| 120         | اپنے ہم عصر دل کے عیوب چھیاوے                          | 114     |
| 127         | بھی دعویٰ کی بات نہ کرے                                | اما     |
| 149         | اپنے ہم عصروں سے اپنے آپ کوافضل ومتاز نہ سمجھے         | ۱۳۲     |
|             | ا پنے حالات ووا قعات بیان کرنے میں بہت احتیاط          | سويما ا |
| 777         | ے کام کے                                               |         |
| <b>19</b> + | خلافت ملنے کے بعد مطمئن نہ ہوجائے                      | 100     |
| <b>191</b>  | اینے اقوال ،افعال اوراحوال میں بیداری سے کام لے        | 1100    |
|             | آيات متشابه اورمعانى صفات واساءالهيه اورحروف مقطعات    | 164     |
| <b>799</b>  | میںغوروخوض نہ کریے                                     |         |

|          | •                                                |           |
|----------|--------------------------------------------------|-----------|
| العبودية | ندگی ۱۲ آداب                                     | ٠ آدابِ ب |
| صفحةنمبر | عنوانات                                          | · نمبرشار |
| P*1      | ا پنی تعریف کی طرف توجہ نہ کرے                   | 102       |
| m.m      | اپنفس کو ہمیشہ برائی کے ساتھ متہم سمجھے          | 164       |
|          | کوئی نصیحت کی بات دوسروں کے متعلق بھی ہے تواس کو | ira       |
| r.a      | اپنفس پرمنطبق کرے                                |           |
|          | ا پنے لئے مذمت کوا ورصفات نقص کی طرف نسبت کو     | .10+      |
| mim      | پیندکرے                                          |           |
| ١١٣      | تمام امورکواللہ تعالیٰ کے سپر دکر دے             | 101       |
|          |                                                  | 5         |
|          |                                                  |           |
|          |                                                  |           |
|          | •                                                |           |
|          |                                                  |           |
|          | ý.                                               |           |
|          |                                                  |           |
|          |                                                  |           |
|          |                                                  |           |
|          | =                                                |           |
|          |                                                  |           |
| ŀ        | . <del>I</del>                                   |           |

#### بسم الله الرحمٰن الرحيم

### عرض مرتب

یہ اللہ تعالیٰ کی وَین ہے کہ اللہ جل شانہ نے جہاں حضرت مولانا ظفر احمد صاحب عثانی رحمہ اللہ کوتفیر وحدیث اور فقہ میں گراں قدر خدمات انجام دینے کی توفیق عطافر مائی وہاں اللہ تعالیٰ نے انہیں فنِ تصوف کی خدمت بھی تربیت، تالیف وتحریر کی صورت میں کرنے کی توفیق ارز انی فر مائی۔

پھر بندہ پر اللہ تعالی کافضل واحسان ہیے ہوا کہ حضرت استاذی ومربی حضرت مولا نامفتی محمود اشرف صاحب عثانی مظلم کے دل میں اللہ تعالی نے اس کا داعیہ پیدا فر مایا کہ اکابر کی نایاب تالیفات وتصنیفات کو تلاش وتتبع کرکے جدیدانداز میں از سرنو لوگوں تک پہنچایا جائے ،اس کے لئے حضرت والانے از راہ شفقت مجھے حکم فر مایا کہ میں اس سلسلے میں حضرت والا کی مدرکروں۔

انبی کی دعااور مسلسل نگرانی میں فی الحال حضرت مولانا ظفر احمد عثمانی رحمه الله کی تالیفات کوشائع کیا جارہا ہے، اس سلسلے میں الله تعالیٰ نے '' براۃ عثمان''، ' ''البدیان المضید''اور''ہم سے عہدلیا گیا'' کے بعد اب یہ کتاب'' آ داب بندگی'' پیش کرنے کی سعادت عطافر مائی ہے۔

اگر چہ بیہ کتاب'' آ داب بندگی' فنِ تصوف میں ہے، مگر اس شخص کی غلطی اس کتاب کو پڑھنے کے بعد واضح ہوگی جو بیہ خیال کر ریگا کہ بیفنِ تصوف کی خشک کتاب ہوگی ، کیونکہ بیہ کتاب قاری کوسلف صالحین کے راستہ کا پیتہ بتائے گی ، دین کی طرف بڑھنے اور اس پڑمل کرنے کی رغبت ولائے گی ، طالبین حق کو وہ گرکی باتیں اس کتاب

سے حاصل ہوں گی جوشایدان کوکہیں اور سے دستیاب نہ ہوں ،اوران کی ایسے باریک باریک نکتوں کی طرف توجہ ہوگی جن سے اکثر لوگ عافل ہیں۔

طلبہ کے لئے کام کی ایسی باتیں ہیں جو کہیں اور نہیں ہیں، طلبہ کی کیا کیا شان ہونی چاہئے اس کوخوب واضح کیا گیا، مفتیان کرام کے لئے ایسے اصول بیان کے جوان کے لئے بہترین رہنما ہوں گے۔ داعیان دین کے لئے ایسے اسلوب تحریر ہوئے جوان کے لئے مشعلِ راہ ہیں، مشاک طریق کی توجہ ایسی ایسی اہم اور دقیق باتوں کی طرف کرائی جن سے عوماً مُرف نظر کیا جاتا ہے۔ سالک ومرشد کے ایسے امور واضح کئے گئے جن کی طرف نظر نہیں کی جاتی۔

اس کتاب ہے اندازہ ہوگا کہ مشائخ سلف کا طرزعمل کیا تھا؟ اور اب اس شان کےلوگ کون ہیں؟

یہ کتاب دراصل عربی میں تھی حضرت تھانوی قدس سرہ کی رائے تھی کہ اس کا اردومیں ترجمہ ہوجائے تو اس سے عوام وخواص کو بے حد نفع ہوگا، حضرت کی اس خواہش کے مطابق حضرت مولانا ظفر احمد عثانی رحمہ اللہ نے ترجمہ کرنا شروع کیا اور رسالہ النور تھانہ بھون میں قبط وارشائع ہوتی رہی ، پھر رسالہ بند ہوا تو اس کتاب کے مضامین اس رسالہ کی فائل میں بند ہوگئے۔

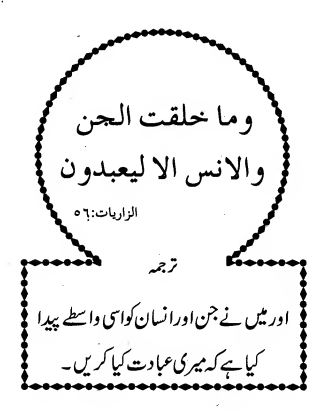
اگر حضرت والا مظلیم کے دل میں داعیہ نہ ہوتا تو شاید چندسالوں کے بعد اس کتاب کے نام کو یا در کھنے والا بھی کوئی نہ ہوتا اور امت مسلمہ اس بہترین کتاب سے محروم ہوجاتی۔

حضرت والا کے توجہ دلانے پراحقرنے النور رسالہ سے فوٹو کا پی کرائی اوراس کوموجودہ دور کے قالب میں ڈھالنے کی کوشش کی ،اوراس میں موجود آیات واحادیث کے حوالہ جات جومیسر ہوسکے درج کئے اور فاری اشعار کا ترجمہ جوسمجھ میں آیا کر دیا۔اور پوری کتاب میں عنوانات کا اضافہ کردیا جس سے ان شاء اللہ پڑھنے والوں کوسہولت ہوگی اور شروع کتاب میں بھی عنوانات کا اضافہ کردیا، ان کا موں میں پوری کوشش کی گئی کہتر جمہ میں خلل ندیڑ سے اور قاری بغیر دفت کے اصل ترجمہ پڑھ سکے۔

قارئینِ محرّم! دعاؤں، نگرانیوں، اور محتوں کے بعد یہ کتاب آپ کے ہاتھوں تک پینچی ہے، اس کی قدر کیجئے ، اور اس میں موجود نصائح پڑمل کیجئے اور حفرات مؤلف ومرّجم کے لئے مغفرت کا ملہ کے ساتھ حفرت استاذمحرّم مظلم کے لئے عافیت دارین کی دعا کیجئے۔

اور ہاں! بندہ بھی اس دعا کامخیاج وسائل ہے۔

شفیج الله عفاعنه الله جامعه دارالعلوم کراچی ۱۳ محرم الحرام <u>۱۳۲۵ ه</u>



# ديباچهٔ مترجم

الحمد لله وكفي وسلام على عباده الذين اصطفى الهابعد!احقرظفر احمد عثانی تھانوی عرض پرداز ہے کہ اس شرور وفتن کے زمانہ میں جس کو زمانہ نبوت علی صاحبها الصلوة والتحية سے بہت زيادہ بعد ہوگيا ہے ،مسلمانوں ميں ديني اور مذہبي کمز وریاں جس قدر پیدا ہوگئ ہیں وہ کسی صاحب بصیرت پر پوشیدہ نہیں ۔عوام وخواص سب ہی جادہ منتقیم سے ہٹے ہوئے ہیں''الامن رحم الله'' اس لئے اس کی بہت زیادہ ضرورت ہے کہ مسلمانوں کوسلف صالحین کے راستہ ہے مطلع کیا جائے اوران کی ایمانی اور ذہبی حالت ان کے سامنے پیش کی جائے ، کیا عجب ہے کہ کسی طالب حق کواس طریقه کی محبت اور رغبت پیدا ہوا وروہ اپنی حالت کوسلانے صالحین کے نمونہ برمنطبق کرنے کی کوشش کرے ، چنانچہ اس غرض کے لئے بیر رسالہ اس وقت آپ کے سامنے پیش کیا جا تاہے جوحضرت قطب العارفین امام السالکین علامہ عبدالوہاب شعرانی رحمۃ اللّٰدعلیہ کی کتاب '' آواب العبو ویت' کا ترجمہ ہے ،اس رسالہ میں ممروح نے عبدیت (بندگی) کے آ داب بیان فرمائے ہیں اور دکھلا یا ہے کہ خدا کے خاص بندہ کی کیا شان ہونی حاہیے اور شیخ کامل کی کیا علامت اور کیا پہیان ہے۔ نیز سالکین کو جو دھو کے سلوک میں پیش آئے ہیں ان کو بھی بہت خوبی کے ساتھ دور کیا ہے۔

حضرت اقدس حكيم الامت مجدد الملت مولائي ومولى المسلمين مولانا محمد اشرف على تفانوى متع الله المسلمين بطول بقائه في اس رساله كو بحد پندفر ما كرية خواهش ظاهر فرمائي كه اس كا اردوميس ترجمه هوجانا چاہئے انشاء الله عوام وخاص سب كو بے حدنا فع ہوگا۔ خدا تعالى كا بزار بزارشكر ہے كه حضرت مروح كى بيخوا بش اس

حقیر کے ہاتھوں پوری ہونے والی تھی کہ میں نے فورا اس کا ترجمہ شروع کردیا۔ خدا تعالی سے دعا ہے کہ اس کو بخیر وخو بی انجام کو پہو نچا ئیں اور مجھے اور سب مسلمانوں کو اس کے برکات سے متع فرما ئیں ۔ میں اپنی اس ناچیز خدمت کو حضرت حکیم الامت دامت برکاتہم کی بارگاہ عالی میں ہدیتہ پیش کرتا اور آپ کے اسم مبارک کے ساتھ اس کتاب کو معنون کرتا ہوں ، حق یہ ہے کہ حضرت والا کا طریقہ تربیت بالکل سلف کا نمونہ ہے چنانچے علامہ شعرانی کی اکثر کتب تصوف اور خصوصا یہ کتاب حضرت کے طریقہ اور مشرب کی بہت زیادہ تائید کرتی ہے۔

والحمد لله اولاو آخرا وظاهرا وباطنا وصلى الله على سيدنا ومولانا محمد وعلى آله واصحابه اجمعين

نه نقش بسة مشوشم نه بحرف ساخته سرخوشم . نفسے بیادتومیکشم چه عبارت و چه معانیم احقر ظفر احمد عثانی

27 ربيع الاول <u>وسساھ</u>

ا نه ظاهری نقش و نگاریس میمینس کر پریشان ہوں اور نہ حروف بنا کرخوش ہوں میں تو آپ کی یاد میں زندگی گزارتا ہوں کیا عبارت اور کیامفہوم ( دونوں برابر ہیں ) ہے امرتب

# ديباچهٔ مؤلف

(قال الشيخ العلامة القطب الرباني سيدى المولى عبد الوها ب الشعراني رضي الله تعالى عنه)

الحمد لله رب العلمين حمدا يوافي نعمه ويكافي مزيده ياربنالك الحمد كما ينبغي لجلال وجهك ولعظيم سلطانك سبحانك لا نحصى ثناء عليك انت كما اثنيت على نفسك والصلوة والتسليم على اشرف المرسلين محمد حاتم النبيين وعلى آله واصحابه اجمعين \_

#### بيان وجه تاليف

بعد (حمد وصلوۃ کے) معلوم ہوکہ کار جب اسا ہے میں بروز دوشنبہ میر کے دل میں اولیاء اللہ کے مقامات کی طلب (اور اشتیاق) کا خطرہ بڑی قوت کے ساتھ جوش زن ہوا (لیتیٰ مقامات اولیاء کی خواہش دل میں پیدا ہوئی کہ ایسے بلند مقامات مجھ کو بھی حاصل ہوتے ) اور اپنی مجموعی حالت کو میں حقیر سجھنے لگا (کہ مقامات اولیاء کے سامنے میری حالت کچھ بھی نہیں ) اور اس (خطرہ) کی وجہ سے میری (زندگی تلخ) اور عیش مکدر ہوگیا کیونکہ اس میں مقوم خداوندی پر رضا مندی نہ (پائی جاتی) تھی حتی کہ مجھ کوسوء خاتمہ اور غصہ وغضب (الی ) کا اندیشہ ہوا تو میں (پریشانی کے عالم میں ) منہ اٹھا کر (ایک طرف کو) نکل گیا (یہاں تک کہ مصر کی قدیم آبادی میں جونسطاط کے نام سے مشہور ہے جا پہنچا۔)

البام

پس جس وفت کہ میں نسطا طرمصر میں مقابل روضہ کے (بیٹھا ہوا) تھا مجھ پر

ایک حالت (غنودگی کی) بیداری اور نیند کے درمیان طاری ہوئی اورا یک ہاتف (غیبی) کوجس کی آواز تو مجھے سائی دیتی تھی اورجسم نظر نہ آتا تھا حق تعالیٰ کی طرف ہے یہ کہتے ہوئے ساکہ میرے بندے اگر میں تجھ کوتمام کا بنات پر مطلع کردوں اور دیت (بالو) کی شاراوراس کے ہر ذرہ کا نام اور نبا تات (کی قسمیں) اوران کے نام اور ہر ایک کی عمریں بتلادوں اور حیوا نات کی قسمیں اوران کی عمریں اور تمام وحثی جانوروں اور پر ندوں اور حشر ات الارض اور (ان کے علاوہ) زمین پر چلنے والے تمام جانوروں کا نسب ان کی اصل کے بتادوں اور آسانوں اور زمینوں کے عجائبات اور جنت اور دوزخ اور جو بچھ ان میں ظاہر و پوشیدہ ہے سب تجھ پر منکشف کردوں اور تیری دعا ہے دوزخ اور جو بچھ ان میں ظاہر و پوشیدہ ہے سب تجھ پر منکشف کردوں اور تیری دعا ہے بارش نازل کردوں اور تیرے ہاتھوں سے مردہ زندہ کردوں اور ان کے علاوہ) جس قدر کرامتیں میں نے اپنے مؤمن بندوں کوعطا کی ہیں سب تیرے ہاتھ پر ظاہر کردوں تو (ان سب باتوں سے) میری عبدیت کے کسی درجہ پر بھی تو نہ بہنچے گا۔ ا

ہاتف کا الہام ختم ہوا۔ ہاتف نے بیدکلام پورا بھی نہ کیاتھا کہ میرے دل میں مقامات اولیاء میں ہے کسی مقام کی بھی نہ دنیا میں حاصل ہونے کی ) ہوں رہی اور نہ آخرت میں (غرض جب وہ ہوں بالکل جاتی رہی اور دل سے خطرہ بھی دفع ہوگیا ) تو میں نے شکر کے ساتھ دق تعالیٰ کی اس عطار پرحمد وثنا کی۔

اوراب میں چاہتا ہوں کہ ہاتف کی مراد اور اس الہام (کی حقیقت) پر کلام کروں اور اپنے مشائخ میں سے بعض عارفین کے کلام سے اپنے بیان کو آراستہ کرکے اس (باب) میں مفصل گفتگو کروں مبادا کوئی کوتاہ فہم جس کو مراتب وحی کی خبر نہیں ہے بیہ وہم نہ کرنے لگے کہ (میر سے نز دیک) انبیاء کی وحی کی طرح بیجی ایک وحی ہے المطلب بیہ کے کہ مقامات عالیہ کی ہوئ نہ کرنا چاہے بلکہ عبدیت کا ملہ حاصل کرنے کی کوشش کرنا چاہئے اور مقام عبدیت برامقام ہے۔ میں کہتا ہوں کہ حضرت کی مالامت دامت برکاتھم کا مذاق بعینہ بی ہا بار ہا فرمایا کہ ججھے جنت کے درجات عالیہ کی بھی تمنانیوں ہوتی بیتمنا تو ایل درجات کو مناسب ہے بس میں تو بی جارہ ہا کہ درجات میں تاہی استحقاق کی بنا پر نہیں بلکہ محض اس وجہ سے ہے کہ دوزخ کے عذاب کا تحلی نہیں ۔ مترجم ۱۲

(اورمعاذ الله میں اپنی نبیت صاحب وحی ہونے کا دعویٰ کررہا ہوں) پس (اب) میں کہتا ہوں کہ اس ہا تف مذکور میں چنداخمال ہیں ممکن ہے کہ وہ فرشتہ ہویا (کوئی چھپا ہوا) ولی ہو (یا کسی ولی کی روحانیت ہو) یا کوئی نیک جن ہویا خضر علیہ السلام ہوں، کیونکہ خضر علیہ السلام (ابھی تک) زندہ اورموجود ہیں (ہنوز) ان کی وفات نہیں ہوئی اور ہم ان لوگوں سے ملے ہیں جنہوں نے خضر علیہ السلام سے ملاقات کی اور ان سے طریق صوفیہ (کی تعلیم کوحاصل کیا ہے یہ گفتگوتو ہا تف کے بارہ میں تھی) اس کو سمجھلو۔

تتحقيق الهام

رہاوہ الہام جو ہاتف کی طرف سے القاء ہوا ہے تو (اس کی بابت) ہم کہتے
ہیں کہ یہ بات سمجھ لینی چاہیے کہ القاء کی چند قسمیں ہیں ایک یہ ہے کہ خیال کے ذریعہ
ہے کوئی بات معلوم کی جائے جیسا کہ عالم خیال میں سیچ خواب (نظر آتے ہیں) اور یہ
القاء نیند (کی حالت) میں ہوتا ہے اس صورت میں القاء کرنے والا بھی خیال ہوتا ہے
اور جو بات (دل پر) نازل ہوتی ہے وہ بھی خیال ہے اور (خود) القاء بھی خیال ہوتا ہے۔
اور ایک یہ ہے کہ حس (ظاہری) میں (جا گتے میں) کوئی خیال ایسے شخص کو
آوے جس کو (اس کا) احساس بھی ہے کہ (میرے دل میں یہ بات خیالی طور پر آئی
ہے۔ یہ مرتبہ سب سے کم درجہ میں ہے ، اس طور پر تو ہر شخص کے دل میں القاء ہوتا رہتا
ہے اس کا کسی درجہ میں بھی اعتبار نہیں)

اورایک بیصورت ہے کہ انسان اپنے دل میں (وجدانی طور پر) کوئی مضمون (آتا ہوا) پائے جس کو نہ حس (ظاہری) سے کوئی علاقہ ہوا ور نہ اس مضمون کے نازل کرنے والے کے ساتھ خیال <sup>ال</sup> کا (پہلے ہے) پچھولگا ؤ ہواس کوالہام کہتے ہیں۔

مر نے والے کے ساتھ خیال <sup>ال</sup> کا (پہلے ہے) پچھولگا و ہواس کوالہام کہتے ہیں۔

مر نے والے کے ساتھ خیال کی کہ اگر عالم ملکوت کی طرف ہے اپنے خیال کومتوجہ کرکے کوئی شخص بیٹھے اور اس وقت اس کے دل میں کوئی بات آوے تو وہ الہام نہیں۔ اس میں خیال کوزیادہ دخل ہوناممکن ہے۔ الہام وہ ہے جود فعت

قلب برنازل ہوا ورتقامنے کے ساتھ بشدت نازل ہوجس کی طرف پیلے سے خیال وغیرہ بچھ نہ ہو۔ مترجم ١٣

اور کبھی الہام (بصورت کتاب ہوتا ہے اور (بیجھی) اولیاء اللہ کو بکثرت پیش آتا ہے جیسے قضیب البان وغیرہ (کوپیش آیا ہے) اور ہمار ہے شنخ رضی اللہ عنہ (بھی) سوکر اٹھنے کے بعد (بعض دفعہ) ایک کاغذ (رکھا ہوا) پاتے تھے جس میں وہ بات کہ سی ہوتی تھی جس کا ان کوالہام کیا گیا تھا۔

جب یہ بات ٹابت ہوگئ تو (اب سمجھو کہ ) غیبی علوم ارواح کے ذریعہ سے
ہندوں کے دلوں پر نازل ہو سکتے ہیں پھر جو شخص ان (ارواح) کو پہچان لیتا ہے وہ ادب
کے ساتھ ان علوم کا استقبال کرتا ہے اور جوان کو نہیں پہچانے جیسے کا بمن لوگ اور مشرکین
(اور فاسقین) وہ غیب کی بات کو (تو) لے لیتے ہیں (لیکن) ان کو یہ خرنہیں ہوتی کہ یہ
بات کس کی طرف سے تھی (اور کہنے والا کون تھا، اسی لئے ان لوگوں کے علوم کا پچھ
اعتبار بھی نہیں) پس (چونکہ) اولیا ء اللہ (ارواح کو پہچانے ہیں) اسی لئے (وہ)
امتبار بھی نہیں) پس (چونکہ) اولیا ء اللہ (ارواح کو پہچانے ہیں) اسی لئے (وہ)
امرواح (کی توجہ اور علوم) کو اپنے دلوں پر نازل ہوتے ہوئے و کیسے ہیں اور (آنکھوں
سے ) نازل ہونے والے فرشتہ کو وہ نہیں و کیسے ہاں اگر پیشخص جس پر (غیب کی باتوں
کا) نزول ہور ہا ہے نبی یارسول ہو (تو وہ ان آنکھوں سے بھی فرشتہ کود کھے لیتا ہے)

تو (اس تقریر سے ) معلوم ہوا کہ اولیاء اللہ (یا تو کسی وقت ) ملا تکہ کا مشاہرہ کر لیتے ہیں گر (اس وقت ) القاء (اور الہام) کرتے ہوئے مشاہدہ نہیں کرتے یا (کبھی صرف فرشتہ کے ) القاء کا اس طرح مشاہدہ کر لیتے ہیں کہ بدون فرشتہ کے دیکھتے ہوئے ان کو (وجدان سے ) میں معلوم ہوجا تا ہے کہ بیہ بات فرشتہ کی طرف سے ہوئے ان کو (وجدان سے ) میں معلوم ہوجا تا ہے کہ بیہ بات فرشتہ کی طرف سے ہے (لیکن اس صورت میں اس کود کھے نہیں سکتے )

# وحى اورالهام ميں فرق

پی فرشتہ کو دیکھنا اور القاء کرتے ہوئے دیکھنا بید دونوں باتیں نبی یارسول کے سواکسی میں جمع نہیں ہو تکتیب اور اس کے نبی میں جو کہ صاحب شریعت منزلہ ہے اور ولی میں جو کہ (اس کا) تالع ہے فرق کیا جاتا ہے (کہ دونوں کے علوم برابرنہیں نبی کاعلم میں

قطعی ہوتا ہے کیونکہ وہ فرشتہ کو بھی بلا واسطہ دیکھتا ہے اور القاء کا بھی مشاہدہ کرتا ہے اور ولی کاعلم جو بواسطہ الہام والقاء کے حاصل ہوظنی ہوتا ہے کیونکہ اس کوصرف القاء کا مشاہدہ ہوتا ہے القاء کرنے والے کا اس وفت مشاہدہ نہیں ہوتا )۔

## وحی کے اقسام

اور جانناچاہے کہ انبیاء علیہم السلام کی طرف جو القاء ہوتاہے اس کو وحی
اورشریعت کہتے ہیں، پھر (اس کی دوقتمیں ہیں) اگراس کوحق تعالیٰ کی طرف صفت کی
طرح منسوب کیا جائے (کہ اللہ کا کلام ہے) تواس کا نام قرآن اور فرقان اور توراة
انجیل اورز بوراور صحیفہ (آسانی) ہے اوراگر اس کوصفت کے طور پرمنسوب نہ کیا جائے
بلکہ خداکی طرف اس کی نسبت اس لئے ہو کہ وہ کلام (رسول کے دل میں) اس کا پیدا کیا
ہواہے تواس کو صدیث اور خبراور سنت کہا جاتا ہے۔

## اب احکام شرعیه نازل ہونے کا درواز ہبند ہو گیا

اورحق تعالی نے احکام شریعہ نازل کرنے کا دروازہ تو بند کردیا، اب کسی کے اوپر احکام نازل نہ ہونگے ، (لیکن) احکام کے متعلق اولیا ۽ اللہ کے دلوں پر علوم (واسرار) نازل کرنے کا دروازہ بند نہیں کیا ، پس روحانی طور پراحکام کے علوم (واسرار) نازل کرنا بیاولیاء اللہ کے واسطے (باتی ہے تاکہ وہ احکام کے ذریعہ سے (مخلوق کو) خدا تعالی کی طرف بلانے میں صاحب بصیرت ہوجا کیں جیسا (کہ حضرات صحابہ تھے) جنہوں نے حضور ﷺ کا اتباع کیا تھا اورائی لئے قرآن میں ارشا دفر مایا ہے د'ادعہ والیہ اللہ علی بصیرة اناو من اتبعنی" (کہ میں اور میر مے بعین اللہ تعالی کی طرف بصیرت کی ساتھ بلاتے ہیں) اس سے معلوم ہوا کہ نبی کے تبعین میں جولوگ کی طرف بصیرت ہوتے ہیں اور نبی کوتو وی سے بصیرت موالی اللہ ہوئی اگر وارث نبی کے قلب پران احکام کے متعلق علوم واسرار نازل نہ ہوں تو وہ کیسے صاحب بصیرت ہوگا ؟۔

The second of th

پی معلوم ہوا کہ ولی اللہ تعالی کی طرف ابتداء بلا واسطہ نہیں بلاتا بخلاف نبی کے (وہ خود بلا واسطہ ق تعالی کی طرف بلاتا ہے ) ولی تو (محض )رسول کی دعوت کونقل کر کے اور اس کی زبان بن کر لوگوں کوخدا کی طرف بلاتا ہے (ورنہ ) اس کے پاس (فرشتہ کی ) وہ زبان کہاں جو کہ اس سے (بلا واسطہ تعلم کھلا) اس طرح کلام کرے جس طرح رسول سے کرتی ہے۔

# ولى كى خلاف شرع بات قبول نہيں

اوراس لئے اگرولی کوئی ایس بات کیے جو تھم رسول کے خلاف ہوتواس میں اس کا ابتاع نہ کیا جائے گا اور (اس بات میں) وہ بصیرت پر نہ ہوگا کیونکہ جو تخص بصیرت پر ہوتا ہے اس تک تہمت نہیں پہنچ سکتی کیونکہ اس کاعلم غور وفکر سے نہیں ہوتا جس میں غلطی کا احتال ہو، اور جب اس نے خلاف شرع بات کہی تو اس کے علوم معتبر نہ رہے بلکہ اس پر غلطی کا اتہام قائم ہوگیا اس حالت میں وہ صاحب بصیرت بھی نہ رہے گا اس لئے کہ اہل بصیرت کی تو یہ شان ہوتی ہے کہ ان کاعلم بار بار غور وفکر ہے بھی نہیں ٹل سکتا کیونکہ وہ حق الیقین ہوتا ہے (مطلب یہ ہے کہ ول کو اس پر پوری قناعت اور تسلی ہوجاتی ہے یہ مطلب نہیں کہ وہ علم قطعی ہوتا ہے)۔

جبتم یہ باتیں جان چکے (تو اس سے خود بھی سمجھ گئے ہوگے اور اگرنہیں سمجھے) تو اب سمجھلوکہ ہاتف کے اس الہام مذکور میں کوئی الی بات نہیں ہے جس سے وعوی نبوت کا ذرہ برابر بھی وہم ہو سکے اور (وعوی نبوت کی بوتو اس سے کیا آتی ) اس میں تو اہل دل عارفین کے رتبہ کا بھی وعوی نہیں کیونکہ اس فقیرصا حب الہام نے اس القاء کرنے والے کی صورت بھی نہیں ویکھی اور نہ یہ واقعہ بیداری میں ہوا (تو اس پر تعجب کرنا فضول ہے کیونکہ عارفین کوتو اس سے بڑھ کر بیداری میں الہامات سنائی و یتے ہیں اور نہ یہ الہام احکام شریعہ کے بارے میں ہے حتی کہ ان سے معارضہ پیدا ہو یا

معارضہ کا اندیشہ ہو) پس بیراہل دل عارفین کے رتبہ سے بھی دور ہے۔ رضی الله عنهم اجمعین ۔

اور میرے دوستوں میں ہے بعض فقراء نے خداا ن ہے (مخلوق کو ) نفع پہنچائے بید درخواست کی ہے کہاس الہام مذکور سے عبودیت کے آ واب میں جس قدر سمجھا ہوں وہ سب لکھ دوں نیز کچھ علم نافع حاصل کرنے کے آ داب اورعام وخاص در ویثوں کے (بھی) کچھ آ داب اور ہر جماعت کومقصود (کے راستہ) میں جو دھوکے پیش آتے ہیں (ان کو بھی) بیان کردوں کیونکہ شیطان ان لوگوں کی تاک میں لگار ہتا ہے اس لئے وہ اکثر خدا کی طرف چلنے والوں کو دھو کہ میں ڈال دیتا ہے جس سے مقصودتک پنچنا بھی بعض د فعہ نصیب نہیں ہوتا اور شیطان (کے فریب ) سے بجز تھوڑ ہے بندگان خدا کے کوئی نہیں نے سکتا تو میں نے یہ درخواست قبول کی اور تمام ابواب کے ختم یراولیاءاللہ کےمعدودے چندوہ مقامات بھی بیان کئے ہیں جومقام عبدیت پر پہنچ کر ساقط ہوجاتے ہیں اور ( وہاں بیکھی ظاہر کر دیاہے کہ ) مقام عبدیت انبیاءاورصدیقین كاخاص اعلى مقام باوريس ني اس كتاب كانام "رسالة الانوار القدسيد في بيان **آ داب العبو دبی**' رکھاہے اور بینام ہا تف کی زبانی معلوم ہوا (جمعہ کے دن جب کہ خطیب منبر کےاویر پہنچ چکا) تھا۔

اور مجھ کوخدا وند کریم سے امید ہے کہ فقراء میں سے جو کوئی اس رسالہ کو دکھ لے گا آ داب خداوندی کاعلم اس کو (پوری طرح) احاطہ کے ساتھ حاصل ہوجائے گا کیونکہ اس میں مشیخت اور جاہ کی صورت کواوران دونوں کی وجہ سے جوریاءاور تکبر پیدا ہوجا تا ہے جو مریدوں کے سامنے اکثر (اوقات) اور بھی بڑھ جاتا ہے (بالکل) توٹر دیا گیا ہے (اوراس میں بین ظاہر کردیا گیا ہے کہ جو شخص شیخ بن کراپنے آپ کو بڑا تھے لگے اس کی حالت خود قابل اصلاح ہے وہ دوسروں کی کیا خاک اصلاح کرے گا۔)

#### سب سے اچھا آ دمی

پس کاش کہ (ایبا شخ مریدوں ہی کی حالت پررہ کرکامل ہوجاتا اور (ابھی)
شخ بن کر نہ بیٹھتا اور ان معمولی آ دمیوں کی طرح رہتا جن کی طرف (مخلوق کی) انگلیاں
نہیں اٹھیں کیونکہ سب سے اچھا آ دمی وہی ہے جود نیا میں چھپا ہوا (گمنام) رہے البتہ
جس کو (مخلوق کی ہدایت کے لئے) ظاہر ہونے کا (من جانب اللہ تھم ہوجیسے انبیاءً اور
اولیاء کا ملین جو کہ انبیاء کے وارث (اوران کے قائم مقام) ہیں (ایسے لوگوں کو گمنام
رہنا بہتر نہیں اور نہ وہ گمنام رہ سکتے ہیں اگر چہ کتنی ہی کوششیں کریں حق تعالی ان کومشہور
ہی کردیتے ہیں تو ان کی شہرت چونکہ بے اختیار اور بلا قصد ہوتی ہے وہ مضر نہیں ہاں جو
نوگ اپنے آپ شخ بنا اور مشہور ہونا چاہتے ہیں بیان کے لئے مصر ہے اس سے بہی بہتر
تھا کہ وہ گمنام رہتے )۔

## آج کل کےمشہور ومتازلوگوں کا حال

علاوہ ازیں بید کہ آج کل جولوگ (مشہور اور) متاز بنے ہوئے ہیں ان
کامتاز بنامحض (زبانی) دعوی ہے (ورخ حقیقت میں ان کے اندرکوئی الیی نئی بات نہیں
ہے جس میں وہ دوسروں سے متاز ہوں ) کیونکہ (صنعت و) حرفت والوں میں بھی
بعض الیے لوگ ہیں جواور ادواذ کا روصد قات کے ایسے پابند ہیں کہ ان کا ایک دن بھی
ان کا موں سے خالی نہیں گزرتا مگر (باوجو دالی رفیع حالت کے ) ان سے کوئی یہیں
کہتا کہ ہمارے حال پر توجہ فرما ہے نہ کوئی ہے کہتا ہے کہ للہ ہم کو کچھ فیض پہنچائے اور وہ
جانتے ہی نہیں کہ ریاء کیا بلا ہوتی ہے (کیونکہ نہ ان کوکوئی بزرگ سمجھتا ہے نہ بزرگ

اوراس طرح کیتی کرنے والے سال بھر مخلوق کی مصلحتوں میں (وہ وہ) مشقت کے کام کرتے ہیں کہان ( کاموں ) کے ساتھ کوئی درولیش ایک ہفتہ تک بھی اپنے دین پر (مضبوطی کے ساتھ) نہیں جم سکتااوران بے چارے ) کاشتکاروں کو باوجوداتی مشقت کے ) اکثر لوگ حقیر سجھتے ہیں اور اس زمانہ کے مدعیان مشخت ان میں زیادہ تر ریاء اور تضنع سے کوئی بھی بچا ہوانہیں الا ماشاء اللہ اور اس کا سبب ان کا نقص ہے (اگر کامل ہوتے تو اس بلائے محفوظ رہتے ) اور (نیز) ان میں سے کوئی ایک پیسہ بھی خیرات نہیں کرتا، بلکہ جو پچھ (ہدایا) پاتے ہیں اس کو (نفرت کے ساتھ ) ڈال دیتے ہیں (تا کہ اس طرح ان کا زہد ظاہر ہو) اور اس کو فخر سجھتے ہیں خصوصاً اگر مال داروں میں (اس وجہ سے ) مدح وثنا کے ساتھ ان کا تذکرہ (بھی ) ہوتا ہو (کہ فلاں بزرگ ہریہ خوشی ہے نہیں لیتے ، بلکہ نفرت کے ساتھ بھینک دیتے ہیں تب تو ان کے فخرکی کوئی انتہانہیں رہتی۔)

# امیراورغریب کے پیر میں فرق

اس کے ہمار کے بعض مشائخ رحمہم اللہ کا ارشاد ہے" شیسے الامیسر طبیل کبیر و شیخ الفقیر عبد حقیر" امیر کا پیرتو بڑا ڈھول ہے (کہ دور کے ڈھول سہانے اور پاس آکر ویکھوتو اندر سے خالی)۔اس طرح امیروں کا پیرمشہور تو بہت ہوتا ہے، گر اندر سے خالی ہوتا ہے ، گر اندر سے خالی ہوتا ہے ) اور غریب کا پیرحقیر غلام ہے ، (لیعنی اس کی شہرت تو زیادہ نہیں ہوتی ہا کہ لوگوں میں ذلیل وحقیر ہوتا ہے ۔ مگر باطن میں عبدیت سے ممتاز ہوتا ہے اس کے طرف اہل دنیا کا رجوع زیادہ نہ ہو، بلکہ ذیادہ تراس کی طرف اہل دنیا کا رجوع زیادہ نہوں بلکہ ذیادہ تراس کی طرف اہل دنیا کا رجوع زیادہ نہیں )۔

## امتیازی شان چھوڑ دے

جبتم یہ بات سمجھ گئے تو (اب یادر کھو!) امتیازی شان (کا جھوڑ وینا) اور شہرت اور ہیبت (ووقار) کا لباس اتار ڈالنا ہی (زیادہ) بہتر ہے بلکہ یہی خالص صداقت (اوراخلاص کی علامت) ہے اور یہی (حضرات) صحابہؓ اور تابعینؓ اجمعین کا ضداقت (طریقہ ہے اربیطریقہ (بہت) مہل (ہے جس کا حاصل کرنا کچھ وشوار نہیں)

اور عام مسلمانوں کے لئے نافع (بھی بہت) ہے کیونکہ اس سے تمام مخلوق باہر نہیں ہوئی (اور جوکوئی اس سے باہر ہوتا ہے اس کے پاس) دعوی ہی دعوی ہوتا ہے حقیقت (کیچے) نہیں ہوتی جیسے انسانوں (میں سے کوئی خدائی کا دعوی کرنے لگے) تو وہ محض نام کی خدائی ہوگی ورنہ بھلاانسان عاجز بھی کہیں خدا ہوسکتا ہے؟

اسی طرح عبدیت اور گمنا می کے طریقے کو چھوڑ کر جولوگ شہرت اور عزت کے دسائل اختیار کرتے ہیں ان کی مشیخت صرف با توں ہی میں ہوتی ہے در نہ سچا شخ بھی کہیں شہرت کا طالب ہوسکتا ہے؟ )اور (عزیز من!) سمجھو کہ بندہ کا اپنی حدسے آگ بڑھنا اس سبب سے ہوتا ہے کہ وہ صورت (حق) ٹر پیدا ہوا ہے اور حق تعالی شانہ کے لئے عزت اور کبریاء اور عظمت (سب کچھ) ہے۔

۔ تو بندہ کے اندر بھی یہ باتیں (اس) واقعیت کا ثابت کرنے کے لئے سرایت کر جاتی ہیں اور (کیکن ) کامل بندہ وہ ہے (جو باو جودصورت حق پر پیدا ہونے کے اپنی اصلی حقیقت کونہ بھولے )اورصورے حق پرمخلوق ہونااس کاا حتیاج اور ذلت اور عبدیت سے جو کہ اس کے اصلی صفات ہیں ) نہ پھیروے ( کیونکہ عزت وعظمت اور تکبر خدا کی صفات ہیں یہ بندے کے اصلی صفات نہیں ہیں البتہ انسان چونکہ مظہر صفات خداوندی ہے اس لئے ان صفات کا بھی اس میں قدر نے ظہور ہوتا ہے مگر اس کا طریقہ پہنیں ہے کہ بندہ اپنے آپ خدا کی صفات اختیار کرنے لگے، بلکہ اس کو حیاہئے کہ وہ اپنی اصلی صفات کوا ختیار کرے، پھرحق تعالی خو دہی اس میں اپنی صفات کا جلوہ ظاہر کر دیں گے، ل بياشاره باس مديث كي طرف إن الله علق آدم على صورته (متفق عليه كذا في المشكوة) إس كي تغیر حضرت حکیم الامت نے حاجی صاحب قدس سرہ فے نقل فر ماتے ہوئے یہ بیان فر مائی کہ ہر چیز کی صورت اس كاظهور ب مثلاً زيد كي صورت سے اس كى ذات كاظهور ہوتا ہے اور صورت زيد عين ذات زيد نہيں ہے ، کیونکہ زید حقیقت میں روح کا نام ہے، گرروح نظرنہیں آتی اس کا ظہوراس صورت سے ہور ہاہے پس جب صورت ظهوركوكيت بين قو حديث كامطلب بالكل مهل اورواضح بمعنى بيهوت "ان الله علق آدم على ظهوره "كه خدانة ومعليه السلام كواني صفات كامظهر بناكر پيداكيا-)

فقد وردفي الحديث ما تواضع عبدالله الارفعه الله في الحديث القدسي الكبرياء ردائي والعظمة ازاري فمن نازعينهما وقصته في الناري

# ا بني حقيقت كونه بھو لئے

پس بندہ کو کسی طرح زیبانہیں کہ وہ اپنی حقیقت کو بھول جائے ) کیونکہ وہ اپنی نفس کی عاجزی اور کمزوری اور اونی اونی چیزوں کی طرف احتیاج (اچھی طرح) ہوپیاتا ہے اور ایک پہو کے کاٹنے ہے (بھی ) اس کو تکلیف ہوتی ہے اس (حالت) کو ہر شخص اپنے اندر ذوق سے بچھتا ہے ۔ پس (اس کمزوری اور عاجزی پر بڑائی کا دعوی بہت ہی بے حیائی ہے اس لئے ) بندہ کو اپنی (ماتحت ) رعیت میں بھی اپنے آپ کو کسی سے بڑا بیجھنے سے بچنا چا ہے آگر چہوہ اپناز رخرید غلام ہی کیوں نہ ہو کیونکہ ممکن ہے کہ خدا کے نز دیک وہ اس (آقا) سے زیادہ اچھی حالت میں ہوجیسا کہ حدیث میں دارد ہے اور غلام کو ایک باتن (میر ای اس کے نز دیک وہ اس (آقا) سے زیادہ اچھی حالت میں ہوجیسا کہ حدیث میں دارد ہے اور غلام کو ایک باتن سے بہتر کرنا چا ہئے کہ (کیوں رے) تو اپنے سرکومیر سے ملاتا ہے (میر سے سامنے سر نیچانہیں کرتا) یا تو اپنے آپ کو میر سے برابر کرتا ہے (میر اادب نہیں کرتا) کیونکہ ایک بات (کہنا) جہالت اور غباوت (ادر ہما قت) اور تکبر کی دلیل ہے اور حق تعالی بڑائی مار نے والوں کو پہند نہیں فرماتے۔

اوران باتوں میں اگر اور بھی کوئی خرابی نہ ہوتی تو بھی بات ان سے رک جانے کو بہت کافی تھی کہ حق تعالیٰ کو یہ (باتیں) ناگوار ہیں کیونکہ تمام بندے آزاد ہوں یا غلام سب حق تعالیٰ کی ملک (ہونے میں برابر) ہیں کی کوایک دوسرے پر (کسی بات میں) فضیلت عطافر مادے تو اور بات میں) فضیلت نہیں ہاں (اگر خود) ما لک حقیقی ہی کسی کوفضیلت عطافر مادے تو اور بات ہے (اس صورت میں ایک کودوسرے پرفضیلت حاصل ہو جاناممکن ہے) اور (حق تعالیٰ کے نزد یک کسی کا افضل ہونا) میددی کے بغیر معلوم نہیں ہوسکتا (اور وی اب آنہیں سکتی کے دیکھے سلم کتاب البروالصلة باب احتجاب العفووالتو اضع ج: ۱۱ می: ۱۳ میدا محدد جمہے۔ مرتب منداحدج: ۲، میں ۱۳ مرتب

تو بید دعوی کوئی نہیں کرسکتا کہ میں عنداللہ فلا ل شخص سے یا اپنے غلام ہی سے افضل ہوں۔ **تو اضع اختیار سیجئے** 

پس (عزیز من!) اگر تو خدا کا بنده (بناچا ہتا) ہے تو ذلت (اور عاجزی)
کو ہمیشہ کے لئے اختیار کراور اپنے غلاموں اور نو کروں کو ( تکبر کے ساتھ) دھمکانا چھوڑ
دے (البعۃ تعلیم اور تا دیب کے طریقہ پر دھمکانے کا مضا لُقہ نہیں اور پر کھنے والاخود
وونوں میں فرق کرلے گا) اور جان لینا چا ہے کہ اس طریقہ پر چلنے والے کو کسی شخ کی
طرف رجوع کرنے کی زیاوہ ضرورت نہ ہوگی۔ (بلکہ ہمت اور عزم کے ساتھ ہر شخص
اس طریقہ پرخود چل سکتا ہے) کیونکہ بیطریقہ کشف اور وار دات اور ( سیچ ) خوا بوں
وغیرہ پرموقون نہیں ہے جن کی حضرات صوفیہ کی ضرورت ہوتی ہے (بلکہ بیطریقہ سلوک
ساذی ہے جو کہ بہت سادہ اور سالم اور سہل ہے۔

اور میں نے اس طریقہ کے واضح کرنے میں پوری کوشش کی ہے اور جواخلاق ذوق کے بغیر سمجھ میں نہیں آسکے ان کو میں نے ذوق ہی پر چھوڑ دیا (جن کو اہل ذوق خود سمجھ لیں گے) کیونکہ (کتابی) عبارت ان کے بیان کے لئے کافی نہیں ہوسکتی جیسے کوئی شخص شہد کا مزہ ایسے آدمی کے سامنے بیان کرنے لگے جس نے نہ (بھی) شہد کو دیکھا نہ چھا تو (صرف تقریر اور) بیان سے شہد کا مزہ وہ اس کونہیں سمجھا سکتا (بلکہ اس کی صورت صرف یہی ہے کہ وہ شہد کو ایک بار چکھ لے تو خود ہی اس کا مزہ پہچان لے گا)۔

ووسرے میں نے اکثر وہ ہاتیں جو ذوق (صحیح ) کے بغیر سمجھ میں نہیں آسکتیں (اس خیال ہے ) بھی چھوڑ دی ہیں کہ مبادان کود کھے کروہ لوگ رد (اورا نکار) کرنے لگیں جن کو (ہنوز) ذوق حاصل نہیں ہوااوروہ (محض) تقلیدی بات کو مانتے ہیں (اور اگر کوئی اپنی تحقیق بیان کرنے تواس کو قبول نہیں کرتے ) کیونکہ جو شخص کسی اعتقاد کو اچھا سمجھتا ہے تو جب اس کے اعتقاد کے خلاف کوئی بات اس کے سامنے آتی ہے وہ اس کورد کردیتا ہے اگر چہ (وہ بات واقع میں) حق ہی ہواور (ان بے چاروں کی بھی زیادہ خطا نہیں) اس لئے کہ قوم (صوفیہ) کا طریقہ لینی احوال ووار دات وغیرہ کاعلم اکثر) ذو قی ہے منقول نہیں ہے سوجس نے (ان چیز وں کا مزہ) نہیں چکھاوہ اگرا نکار کرنے لگے اس کو معذور سمجھنا چاہیے اور (قوم بھی اپنے علوم بیان کرنے میں معذور ہے کیونکہ) جب کوئی عالم اپنے پہلے علم سے بڑھ کر دوسر علم کا مزہ چکھ لیتا ہے وہ پہلے علم (کے دائرہ) میں مقید نہیں ہوسکتا (پس اگر کسی شخص کو اب تک علم تقلیدی حاصل تھا پھر خدانے اس کو درجہ تحقیق عطا فرمادیا ہووہ اپنی تحقیق بیان کرنے پر مجبور ہوتا ہے بشر طبکہ وہ تحقیق اصول کا بیاب وسنت کے خلاف نہ ہو ) "ولیس من نقل کمن شہد "اور جو شخص (محض) کتاب وسنت کے خلاف نہ ہو۔ اس کو کہ (حقیقت کا) مشاہدہ کر چکا ہے۔

### اس كتاب كےمضامين كيابيں؟

اور بیجان لینا چاہئے کہ جتنی با تیں خدا چاہے میں اس کتاب میں بیان کروں گا وہ سب اسی وقت کے (ول میں آنے والے) مضامین ہیں نظر وفکر سے حاصل نہیں ہوئے، بلکہ بیدہ ہاتیں ہیں جن کو مجھ سے بعض احباب پوچھے رہتے ہیں اور میں ان کو اپنی (عقل کی) ناقص میزان سے جانچ کر بیان کردیتا ہوں اور ہروفت کے مناسب ایک ناقص میزان سے جانچ کر بیان کردیتا ہوں اور ہروفت کے مناسب ایک نیا کلام ہوتا ہے جودوسرے وقت نہیں ہوتا (اس لئے ان مضامین میں خطانہ ہونے کا میں وعوی نہیں کرتا) لیس خدا اس شخص پر رحمت نازل کرے جو اس میں کوئی بات کا میں وعوی نہیں کرتا) لیس خدا اس شخص پر رحمت نازل کرے جو اس میں کوئی بات فاہر کتاب وسنت کے خلاف پائے تو اس کودرست کردے بشرطیکہ اس (غلطی کی فاہر کتاب وسنت کے خلاف پائے تو اس کودرست کردے بشرطیکہ اس (غلطی کی اصل حزد کی یہ وہ ماور اس کے نزدیک وہ غلطی بھتی اور اصلاح ضروری ہواور اس مقام کی پوری معرفت اس کوحاصل ہوتب اصلاح کر مے محض وہم اور شک سے کی بات کو غلط نے قرار دے )۔

اور میں نے اس کتاب کوتین ابوا با ور ایک خاتمہ پر مرتب کیا ہے پہلا باب مطلق عبدیت کے آداب میں ہے اور دوسرا باب طلب علم نافع کے آداب میں ہے اور دوسرا باب طلب علم نافع کے آداب میں ہے مطلق عبدیت کے آداب میں ہے اور دوسرا باب طلب علم نافع کے آداب میں ہے مطلق عبدیت کے آداب میں ہے اور دوسرا باب طلب علم نافع کے آداب میں ہے

اورتیسرا باب فقراء اور مشائخ کے آ داب میں ہے اورخاتمہ ان (معدودے) چند مقامات کے بیان میں ہیں جو خالص عبدیت والوں کے نزدیک ساقط (اور نا قابل اعتبار) ہیں اور یہی اس رسالہ کامقصوداوراس کی تصنیف کا سبب ہے۔

آورلواب میں خدا کی مدد سے ان مضامین کو بیان کرنا شروع کرتا ہوں جوحق تعالی مجھ پر منکشف فر مائیں گے جن کو میں نے (اب تک لکھا ہوا (کہیں نہیں ویکھا کیونکہ جو مخص کوئی کتاب تصنیف کرنا جاہے اس کے لئے شرط یہ ہے کہاس سے پہلے اس مضمون کی طرف سبقت کرنے والا کوئی معلوم نہ ہوورنہ (اگراس سے پہلے بھی کوئی اس مضمون کو بیان کر چکا ہے تو ) پھراسی مضمون میں اس کا کتاب تصنیف کرنا (محض )حظ نفس ہوگا جس میں کوئی فائدہ نہیں (ہاں اگریہلے مصنف نے اس کو اجمالاً بیان کیا ہو اور دوسرا اس کی تفصیل کردے یا پہلے نے لغزشیں کی ہوں اور دوسرا ان کی اصلاح کردے پااس نے اورزبان میں کھاہوا ورتم دوسری زبان میں اس کا ترجمہ کردوتو اس کا مضا تُقتُرين كمايدل على ذلك صنيع السلف الصالح رضى الله عنهم )\_ اور میں نے اس رسالہ کواینے مشائخ میں سے بعض عارفین کے کلام سے بھی مزین کردیا ہے تا کہان کے ذکر سے برکت حاصل ہو،خداان سب سے راضی رہے اور میں (بعجز و نیاز ) کہنا ہوں کہا ہے اللہ! آپ (تمام عیوب سے ) پاک ہیں ہم کو پچھ علم (حاصل) نہیں سوااس کے جو (خود) آپ ہی نے ہم کو بتلایا ہے، بے شک آپ بڑے علم وحکمت والے ہیں اورہم کوخدا (ہی ) کافی ہے وہ بہت اچھا کارساز ہے اور تمام خوبیاں خدا تعالیٰ بروردگارعالم ہی کے واسطے ثابت ہیں۔

# باب اول مطلق عبدیت کے آداب کے بیان میں بعثت انبیاء ونزول کتاب کا مقصد

آیات وا حادیث تواس باره میں (یعنی عبدیت کی فضیلت میں )مشہور ہیں \_

جب عبدیت کی ضرورت (اور فضیات) ثابت ہو چکی تو (اب سمجھنا چاہیے کہ) انبیاء صلوات اللہ وسلا معلیہم کے بھیجنے سے اور کتابیں نازل کرنے سے (حق تعالی کا) مقصود یہ ہے کہ بندے اپنے اوصاف کو پہچانیں اوران باتوں کو معلوم کریں جن کے لئے وہ پیدا کئے گئے ہیں اوران کو (اپنے اوپر) لازم سمجھیں اوران صفات کو بھی پہچانیں جو حق تعالی کے لئے خاص ہیں اور مخلوق کا ان میں حصہ نہیں ۔ پس (ان کو چاہئے کہ) ان صفات میں خدا تعالی سے منازعت نہ کریں (یعنی اپنا حصہ ان میں نہ لگائیں اورا پنے واسطے ان صفات کے ثابت کرنے کی کوشش نہ کریں۔)

اورجتنی کتابیں حق تعالیٰ نے نازل فرمائی ہیں وہ سب خدا تعالیٰ کےمعاہدے ہیں بندوں کے اوپر جن میں خدا کے حقوق بندوں پر اور بندوں کے حقوق خدا تعالیٰ پر عابت کئے گئے ہیں (اور خدا پر بندوں کے حقوق ہونے سے تعجب نہ کیا جائے ) کیونکہ حق تعالی شاندنے اینے فضل وانعام سے کچھ حقوق بندوں کے اپنے اوپر واجب کر لئے ہیں اور ان کے ساتھ خود بھی ذمہ داری میں شریک ہوئے ہیں ۔ چنانچہ ارشاد ہے "اوفوا بعهدی اوف بعهد کم" تم اس عبد کو پورا کر وجوتم نے مجھے سے کیا ہے میں اس عہد کو پورا کروں گا جو میں نے تم سے کیا ہے۔ پس حق تعالیٰ نے ہم کوعہد (اور میثاق) کے تحت میں داخل کیا (اوران قیود میں جکڑ بند کر کے ) بتلا دیا کہ ( درحقیقت ) ہم خدا کی بندگی سے انکار کرتے ہیں (ای لئے عہد لینے کی ضرورت ہوئی)ورنہ اگر ہم خالص غلام ہوتے تو ہم ہے کسی قتم کا عہد لینے کی ضرورت نہ ہوتی مگر جب ہم اپنی حقیقت سے بالیقین باہر ہو گئے اور اپنے لئے ملکیت اور تصرفات اور لینے دینے کے اختیارات کا دعوی کرنے لگے تب حق تعالیٰ نے اپنے اور ہمارے در میان بہت سے معاہدے مقرر کئے اور ہمارے اوپر (ایک )مضبوط عہد کی پابندی عائد کی اور خدانے اپنے آپ کو بھی اس عبد میں ہارے ساتھ داخل کیا ( کہ بعض باتیں محض فضل ورحمت سے اپنے ذمہ بھی

ر کھلیں اورا گرہم اپنی حقیقت کو نہ بھو لتے تو اس تمام تر قصے کی ضرورت نہ پڑتی )۔ کیاتم (پیر) نہیں و کیھتے کہ (غلام کومکا تب کس وقت بنایا جا تاہے یا در کھو) غلام کومکا تب اسی وقت بنایا جا تا ہے جب کہ اس کوآ زا دلوگوں کی مثل سمجھ لیا جائے ور نہ اگر ( آقا کو غلام میں ) آزادی کی بو( بھی ) نہ (معلوم ) ہوتو غلاموں کو غلام سمجھ کر مكاتب فينانا بهي ممكن نہيں، كيونكه (خالص )غلام پر نه كچھ (رقم وغيره كى ) چيز لازم كى جاتی ہے نہاس کے لئے (آ قاپر آزادی اور حریت کا) کوئی حق واجب ہوتا ہے کیونکہ وہ تواییے آتا کی اجازت کے بغیر کوئی کام ہی نہیں کیا کرتا (اورجس غلام نے اپنے ارادہ کو آ قا کے سامنے بالکل نیست و نابود کردیا ہواس سے عہد ومعاہدہ کرنے کی کیا ضرورت ہے ہیں (خوب)سمجھ لو کہ بندہ جب تک اپنی غلامی کاحق (پوری طرح) ادا کرتا رہے اس وقت تک کسی عہد ویثاق کی پابندی اس پر عائنہیں کی جاتی (ہاں جب وہ غلامی ہے نکل کرآ زادی میں قدم رکھنا چاہے اس وفت شرائط اورمعامدات میں اس کو جکڑا جا تا ہے۔ پس اگرانسان بھی خدا کی بندگی میں ثابت قدم رہتا تو وہ اس کوا حکام ومعامدات میں اس قدرمقیدنه کیا جاتا)۔

کیاتم (پیروں میں) ڈالی جاتی ہیں جو بھا تھ (پیروں میں) ڈالی جاتی ہیں جو بھا گئے والا ہو (اور جو ہروفت آقا کی خدمت میں حاضرر ہتا ہواس کے پیروں میں پیڑیاں کوئی نہیں ڈالا کرتا) تو یہ بیڑیاں وہی معاہدے اور پابندیاں ہیں جو آقا اور (سیچے) غلام کے درمیان بھی نہیں ہوا کرتے۔

# عارفین کے اوپر سخت آیت

جب تم کو بیر حقیقت معلوم ہوگئ تو اب (سمجھوکہ ) جتنی آئیتی عارفین کے سامنے گذرتی ہیں ان میں سب سے زیادہ سخت (اور گراں) ان کے او پر بیآئیت ہے لیا مکا تبوہ غلام ہے جس ہے مالک بیر کہدے کہ تو جھکواتی رقم دیدے پھرتو آزاد ہے، چنانچہوہ رقم ادا کرنے کے بعد غلام آزاد ہوجا تا ہے مترجم۔

او فوا بالعقود للرجس میں بندوں کوعہد خداوندی کے پورا کرنے کا حکم دیا گیاہے) کیونکہ اس آیت نے بندوں کوخدا کی (تچی) غلامی سے خارج کردیا (اور بتلا دیا ہے کہ ہم خدا کے خالص اور سچے غلام نہیں ہیں اس لئے ہم سے بیمعا ہدے کئے گئے ہیں )۔

## خدا تعالیٰ کی محبت صرف انعامات کی بناء پر نہ ہو

(۱) پس ہم کہتے ہیں کہ تمام بندوں کی شان پیہونی چاہئے کہ وہ ان (احسانات اور) عطاؤں ہی پر نہ رہیں جوآ قائے کریم ﷺ نے ان کوعطا کی ہیں ( یعنی خداتعالیٰ کی محبت اورا طاعت محض اس لئے نہ کریں کہ اس نے ان پرطرح طرح کے انعامات کئے ہیں )اور ان حقوق کو ( دل ہے ) بھلا دیں جو (علاوہ ان احسانات کے محض ) اس کے ( آ قا اور مالک ہونے کی وجہ ہے )ان کے اوپر ہیں (اوراگروہ ایبا کریں گے توبیہ بہت بڑی ناشکری ہوگی کیونکہ آقا کی طرف سے اگرغلاموں پرکوئی احسان بھی نہ ہو جب بھی آقا ہونے کی وجہ سے اس کاحق ہے ہے ) کہ ہمیشہ اس کی طرف متوجہ رہیں (وراس کے سواکسی دوسری چیز پر توجہ نہ کریں ) کیونکہ بندہ دنیا وآخرت ( کی چیزوں ) میں ( ہے )جس چیز کا بھی طالب ہوگا وہ اس کے آتا کا بخزانوں کے سوا ( کسی دوسری جگه ) نیمیں آسکتی (چنانچیوه خود ہی ارشا دفر ما تا ہے )"وان من شب الاعند نیا حهزائنه "عم ورکوئی چیز بھی ( دنیاوآخرت میں ) الیی نہیں جس کے ہمارے یا س خزانے نہ ہوں پھر نہ معلوم لوگ کہاں چلے جارہے ہیں ( کہ خزانہ والے کوچھوڑ کرصرف خزانہ کے عاشق ہو گئے ، حالانکہ خزانہ خود ان کے پاس مبھی نہیں آ سکتا جب تک کہ ما لک کی احازت ندہو۔

پس عاقل وہ ہے جس کی نظرخزانہ سے گذرکر مالک تک پڑنچ جائے اوراس کی محبت واطاعت میں دوسری چیز وں کودل سے نکال دے ) اور جس شخص کو بیعلم ذو قی

ل المائده: ا

ل الحجر: ٢١

(اوروجدانی) طور پر حاصل ہوجاتا ہے وہ خدا کے سواکسی (چیز) کی طرف الثفات نہیں کرتا (بلکہ صرف خدا ہی کے ملنے پر راضی رہتا ہے ، چاہے اور کوئی چیز ملے یا نہ ملے) اور جوشخص خدا سے راضی ہوجاتا ہے وہ ان دنیوی یا اخر وی لذات کا طالب نہیں ہوتا جو خدا نے اس سے روک دی ہوں جب کہ خود حق تعالی سب چیزوں کے بدلہ میں اس کو ملتے ہیں (چنا نچہ عارفین دنیوی لذات کے تو طالب ہوتے ہی نہیں اور جن پر عبدیت عالب ہوتے ہی نہیں اور جن پر عبدیت عالب ہوتے ہی نہیں ہوتے بلکہ صرف رضائے عالب ہوتے بلکہ صرف رضائے حق کے طالب ہوتے بیں اور ان کی ہے حالت ہوتی ہے۔

فراق دوصل چه باشدرضائے دوست طلب کہ حیف باشدا ز وغیرا وتمنائے

# احكام كومض حق تعالى كى عظمت كى وجدس بجالا ناجا بي

جبتم اس کوسیجھ گئے تو (اب) جان لوکہ بندہ کا کام بیہے کہ بدون کی چیز کی طمع یا خوف کے وہ تمام احکام کومخس حق تعالی کی عظمت کی وجہ سے بجالائے اور منہیات سے بھی اس لئے اجتناب کر ہے یہی (صورت) ادب کے مناسب ہے (اور محض ثو اب کی امید یاعذاب کے خوف سے اطاعت کرنا سچے غلام کا کام نہیں) کیونکہ بندہ جو پچھ (بھی عمل) کرتا ہے صرف اپنے لئے کرتا ہے۔ (خدا تعالی کاس میں کوئی نفع نہیں) پھر وہ ایسے کام پر اجرت کا طالب کیونکر بنتا ہے جو کہ اپنے ہی واسطے کیا تھا (دوسری بات یہ ہے کہ بیا عمال بندہ خود بھی نہیں کرسکتا بلکہ) "واللہ حلقکم و ما تعملون" نفوان بی نے دا تھی کہ بیا کیا ہے اور تمہارے اعمال کو بھی۔

(پس اول تو بیدا کم اپنے واسطے کرتے ہیں پھران کا پیدا کرنے والا بھی خدا ہی ہے) تو (ایسی صورت میں) ان پر تو اب کا طالب ہونا (اوراپنے کو متحق اجر سمجھنا المجھنا کے جدائی اوروصال کیا چیز ہے اصل مطلوب دوست کی رضاہے، کیونکہ دوست سے سوائے دوست کے تمنا کرنا فسوس کی بات ہے، ۱۲ مرتب سمجھ) زیبانہیں جب کہ ہم کوئی عمل نہ خدا کے لئے نہ اپنے نفس کے لئے (بدون خدا کی اللہ اللہ کے لئے (بدون خدا کی اللہ اللہ کا مستحق )اس لئے (بھی نہ سمجھنا چاہئے ) کہانسان کی کوئی ایک عبادت بھی درست نہیں ہوتی بلکہ وہ (سراسر) خراب اور ناقص اور (بلکہ در حقیقت ) بے ادبی میں داخل ) ہے پھروہ اس پر ثو اب کا طالب (اور مستحق ) کیونکر بنتا ہے حالانکہ وہ اس (طرح عبادت کرنے ) پر عذاب اور غضب ہی کا مستحق کے تھا۔

اورا گرکسی کواپنے اندرا خلاص معلوم ہوتا ہوا ورعبادت کے نقص کی اس کوخرنہ ہوتا (جب بھی اس کو استحقاق اجر کا دعوی نہ کرنا چاہیے (کیونکہ) ابھی اسکے قبول ہونے (یا نہ ہونے) کا خطرہ (ضرور باقی ) ہے ممکن ہے (کسی عبادت کو) حق تعالی مردود کردیں پس جب تک یہ نہ معلوم ہوجائے کہ حق تعالی نے اس (کی عبادات) کو یقینا قبول کرلیا ہے اس وقت تک ثواب (اور اجر) کا طالب (وستحق) بنا (کسی طرح) اچھانہیں۔

اور (بھلا قبولیت کا) یقین اس کو کیونکر ہوسکتا ہے (کسی طرح بھی نہیں ، پس کسی حالت میں بھی طالب اجر بننا اچھا نہیں ) اور اگر (کسی وقت قبولیت کا) یقین ہوجانا فرض بھی کرلیا جائے تب بھی (خدا کو چھوڑ کراجر وغیرہ کا مانگنا) یہ برا سوال ہے کیونکہ اس میں (خدا پر) اتہام (کا شائبہ) ہے اور (اس سے) اس کے وعدہ پرا عتاد نہ ہونا (ظاہر ہوتا) ہے (ورنہ جب خدا تعالی ) نے اعمال صالحہ پر ثواب عطاکر نے کا خود ہی وعدہ کرلیا ہے اور تم کواس کے وعدہ پرا عتاد بھی ہے تو پھر مانگنے کی کیا ضرورت ہے ہاں اگر اس نیت سے طلب کرے تاکہ اپنی احتیاج اور عبدیت ظاہر ہوتو مضا گھنہیں ہی اس اگر اس نیت ہے طلب کرے تاکہ اپنی احتیاج اور عبدیت ظاہر ہوتو مضا گھنہیں بناء پر ثواب اور جنت کا سوال احادیث میں بھی وارد ہے اور حضور پیسے کی اتباع کر ناسنت ہے۔

اور جاننا چاہئے کہ ( دنیوی حاجات اور ) ثواب کے طلب کرنے میں عوام کی

حالت توان شاء اللہ انجھی ہے کہ وہ حق تعالیٰ سے سوال کرتے رہتے ہیں اور وہ ان کو (جو کچھ وہ مانگتے ہیں ) دیتا رہتا ہے جس کو وہ حق تعالیٰ کا (محض )فضل وانعام سمجھتے ہیں (اوراپنے کوان نعمتوں کے لائق بھی نہیں سمجھتے ) اور (استحقاق کا دعوی تو وہ کیا ہی کرتے ، بلکہ وہ تو یہ کہتے ہیں کہ ہم (سرسے پیرتک ) خدا کی نعمت میں غرق ہیں (اوران کا شکریہ ہم سے کسی طرح ادانہیں ہوسکتا اور (اس حالت میں ) ان کا دل خدا تعالیٰ کے سامنے (اجھا خاصا) درست ہوتا ہے۔

پس عام لوگوں پر ہم بہ قاعدہ جاری نہیں کرتے کہ وہ دنیوی حاجات اور تو اب
کامانگنا چھوڑ دیں کیونکہ ان چیزوں کا طلب کرنا ہر حالت میں برانہیں بلکہ دعوی اور
استحقاق کے ساتھ طلب کرنا براہے اور عام لوگوں کو دعوی اور استحقاق کا وہم نہیں ہوتا
کیونکہ وہ تو اپنے کوسراسر گہنگا ربد کا سبجھتے رہتے ہیں) بس بہ قاعدہ انہی لوگوں کے لئے
بیان کیا گیا ہے جو خدا تعالیٰ کی (تھوڑی می ) عبادت کر کے دعوی کرنے اور اپنے کو
مخلوق سے بڑا سبجھنے لگتے ہیں (اور) یہ وہ لوگ ہیں جن کو (ابھی تک) عبدیت (اور
بندگی) کی حقیقت بھی معلوم نہیں ہوئی اور وہ اپنے کو عابد سبجھ کر پھو لے نہیں ساتے اور)
بندگی) کی حقیقت بھی معلوم نہیں ہوئی اور وہ اپنے کو عابد سبجھ کر پھو لے نہیں ساتے اور)
الی چیز کی وجہ سے سرکش بن گئے جو ہنوز ان کو حاصل بھی نہیں ہوئی (یعنی اپنے کو عابد سبجھتے ہیں حالانکہ وہ عبدیت سے کوسوں دور ہیں)۔

پس (ان لوگوں کو ہمارے بیان سے یہ بات معلوم ہوگئ (ہوگ) کہ غلام کا اپنی خدمت کی وجہ سے آتا پر اجرت (وغیرہ) کا کوئی حق نہیں ہوتا اورا گروہ اجرت مانگئے لگے تو آتا کے ساتھ یہ (بڑی) ہے ادبی (اور گتاخی) ہے، پھریہ لوگ اپنے کو دوسروں سے زیادہ درجات عالیہ کامشخق کیوں سجھتے ہیں) بس بندہ تو محض حکم کی بجا آوری کے لئے آتا کی خدمت کیا کرتا ہے اور (اس کے بعد) حق سجانہ (خود بجا آوری کے لئے آتا کی خدمت کیا کرتا ہے اور (اس کے بعد) حق سجانہ (خود نئی ) اپنے وعدہ کے موافق اس کو (ثواب وغیرہ) عطا کردیتے ہیں کیونکہ وہ وعدہ کے خلاف نہیں کیا کرتے ۔

#### عبادات وطاعات بجالانے کے وقت بندہ کیا سمجھ؟

پس عبادات اور طاعات بجالا نے کے وقت بندہ کو یہ بھتا چاہے کہ میں نے کوئی نئی بات نہیں کی ، بلکہ وہی کیا ہے جو غلام کو کرنا چاہئے تھا اور اس کی وجہ سے میں کسی اجرو غیرہ کامسخی نہیں اور اگر آ قائے کریم خوش ہو کر پچھ عطا کرد ہے تو بی محض اس کا فضل وانعام ہوگا) دوسرے یہ کہ (اجرت تو عمل کے ساتھ ساتھ لگی ہوئی ہے ) عمل خود اجرت کو چاہتا ہے پھر (اس کے طالب بننے ہی کی کیا ضرورت ہے؟) وہ (تو ) عمل کرنے والے کوئل ہی کررہے گی ۔اس لئے انبیاء علیم السلام نے حق تعالی کے حکم سے اپنی امتوں کو حقیقت الامربتلات ہوئے بی فر مایا" قبل میا اسٹلکہ علیہ میں اجران احسری الاعسلہ میں اللہ "مہم تم سے کوئی معاوضہ (اپنی رسالت کا) نہیں ما نگتے ہما را احسان کی بی کے ذمہ ہے (کہ وہ ہم کو اپنی رحمت سے اس کا بدلہ دے گا) تو انبیاء علیم السلام نے بتلادیا کہ اجرت کا استحقاق صرف اس (خدا) سے ہے جو ان سے کام لے رہا ہے اس کے سواوہ کسی سے پچھ نہیں ما نگتے )۔

# حضورصكي الثدعليه وسلم كاامتيازي اجر

اور (سیدنا) محمد رسول الله ﷺ کوخل تعالی نے ایک خاص فضیلت عطافر مائی ہے جو آپ کے سواکس (نبی) کو عطافہ یں ہوئی۔ کہ آپ کی رسالت کا (ایک) اجرامت کے او پر بھی (لازم کیا گیا ) ہے اور دیگر انبیاء علیم السلام کی طرح حق تعالی پرتو آپ کا جربے ہی پس حق تعالی نے آپ کو امر فر مایا ہے کہ اپنی امت ہے بھی رسالت کا اجر وصول فر مائیں وہ یہ ہے کہ آپ کے (اہل بیت اور) اہل قرابت کو (کسی قتم کی) تکلیف نہ پہونچاویں چنانچ حق تعالی کا ارشادہ ہے کہ دیجے کہ میں رسالت پرتم سے اس کے سواکوئی فی القربی سے آپ اپنی امت سے کہد ویجے کہ میں رسالت پرتم سے اس کے سواکوئی فی القربی سے آپ اپنی امت سے کہد ویجے کہ میں رسالت پرتم سے اس کے سواکوئی

اجرنہیں مانگتا کہ میری قرابت ہے دوئ (اورمحبت) رکھوپس امت کے او پراس حق کا ادا کرنا لازم ہے جوحق تعالیٰ نے ان پر واجب کیا ہے کہ آپ کی قرابت اور اہل ہیت ہے محبت رکھیں ۔

#### اعمال کامعاوضه منقسم ہے

اس (تمام) تقریر سے معلوم ہوا کہ (اعمال کا) معاوضہ تن تعالی اور بندوں کے درمیان منقسم ہے ایک معاوضہ توحق تعالی کا مخلوق کے ذمہ ہے (کہ اس کی عبادت کریں) کیونکہ اس نے بندوں کی خاطر بہت سے کام کئے ہیں (کہ آسان زمین میں جو کچھ ہے سب انہی کے واسطے ہے اور ہمیشہ خدا تعالی کی نعمین بارش کی طرح ان پر برتی ہیں) اورا کیک معاوضہ مخلوق کا خدا کے ذمہ ہے (لیعنی ثواب اوراجر) جو اس نے (محض) اپنے فضل واحسان سے اپنے ذمہ رکھ لیا ہے اس وجہ سے کہ بند لیعض کام اللہ کے لئے کرتے ہیں کیونکہ اگر مخلوق کا وجود نہ ہوتا تو بیا عمال (جوخدا کی عبادت کام اللہ کے لئے کرتے ہیں کیونکہ اگر مخلوق کا وجود نہ ہوتا تو بیا عمال (جوخدا کی عبادت کے بار ہوتی ہے اس لئے اس کا معاوضہ اس نے اپنے ذمہ لازم کرلیا ہے اور اس مئلہ میں گفتگو کرنا تفصیل طلب ہے (گر بہر صورت بندوں کو استحقاق کا دعو کی بھی جائز مئیں کیونکہ جو چیز جس کام کے لئے پیدا کی گئی ہے اس کا بجالا نا اس کے ذمہ ضروری ہے معاوضہ ما تکنے کا اسے کیاحق ہے۔)

# محبت وتعظیم ہی کی بناء پر عبادت کرنے میں بندہ کا فائدہ ہے

اور جاننا چاہئے کہ بندہ اجر (اور ثواب) کی خواہش (اور دعوی استحقاق) کو چھوڑ کرحق تعالیٰ کا دب اور محبت اور قرب حاصل کرتا ہے کیونکہ جب حق تعالیٰ اپنے بندہ کود کیھتے ہیں کہ وہ (اورا طاعت) بندہ کود کیھتے ہیں کہ وہ (محض) اس کی محبت اور تعظیم کی وجہ سے عبادت (اورا طاعت) کی طرف متوجہ ہے تو وہ اس پر اپنی (خوثی اور رضا مندی کے خلعت تیجتے ہیں اور الیی تمتیں نازل کرتے ہیں کہ جواس کے خیال میں بھی نہیں ہوتیں بخلاف اس شخص کے جس کی نسبت حق تعالی کو بیمعلوم ہو کہ وہ کسی (خاص) چیز کی وجہ سے اس کی عبادت کرتا ہے توحق تعالیٰ اس کی باگ چھوڑ دیتے (اوراینے دربار سے اس کوآ زاد کردیتے) ہیں اور بہت سے بہت اس کووہ چیز دے دیتے ہیں جس کی وجہ ہے اس نے عبادت کی تھی اور اس کے ساتھ ہی اس صورت میں پریشانی اور بے ادبی اور غضب کا اندیشہ بھی ہوتا ہے چنانچہ (بیفرق) ان لوگوں میں بھی مشاہدہ کیا جاتا ہے جوکسی بادشاہ (دنیا) کی خدمت كرتتے ہيں (كہ جولوگ محض) بادشاہ كى محبت (اورعظمت )كى وجه سے (خدمت کرتے ہیں )اوراس سے مطلقا کچھنیں مانگتے تو بادشاہ ان کوجا گیریں وغیرہ بدون ان کے مانگے ہی دے دیتا ہے بخلاف ان لوگوں کے جواپنی خدمت پر اس سے پچھ (معاوضہ) مانگتے ہیں یااس کے پاس (کسی کی سفارش وغیرہ کا) کوئی قصہ لے جاتے میں یا اسے مقرب بننے کی درخواست کرتے ہیں تو بادشاہ کو اسے لئے ان کا خادم بنانا ( بھی ) گراں گذرتا ہے ( مقرب بنا نا تو بہت دور ہے ) اور ( اس کی طبیعت اس کا دل ) ان سے اکتاجا تاہے کیونکہ (ان باتوں سے )وہ سیمجھ جاتا ہے کہ بیلوگ اس کی خدمت (محبت کی وجہ سے نہیں کرتے بلکہ )محض ان چیزوں کی خاطر کرتے ہیں جو (مجھی تمھی ) بادشاہ ان کوعطا کر دیتا ہے ۔ پس (یاد رکھو کہ عالم غیب کے معاملات عالم ظاہر کے بہت زیادہ مشابہ ہیں )اس کوخوب سجھ لو۔

# بنده كوالله تعالى براعمادر كهنا جائ

پس بندہ کو چاہئے کہ حق تعالیٰ کی ذمہ داری پر (ہمیشہ) اعتماد رکھے (اور بیہ مجھ کے کہ جب اس نے عبادات وطاعات پراجراور ثواب عطا کرنے کا وعدہ کیا ہے تو وہ ضرور خود ہی اس کو پورا کرے گا مجھے اس کی طلب اور استحقاق کا خیال نہ کرنا چاہئے )۔ اور (اس طرح بندہ کو یہ بھی چاہئے کہ) اس کے دل میں کسی چیز کے متعلق خدا کی نسبت اتہام (کا وہم بھی)نہ ہونا چاہئے (مثلایہ وسوسہ لائے کہ نہ معلوم تق تعالیٰ مجھے بچھ ثواب دیں گے بھی یانہیں) کیونکہ انسان غلام ہے اور غلام کی آقائے ذمہ کوئی الی چیز نہیں ہواکرتی جس کووہ (استحقاق کے ساتھ) مانگ سکے اور (نہ دینے کی صورت میں) اس کو متہم کر سکے۔

پس جب بندہ کوخدا کی ذمہ داری اور اس کے وعدہ پروثوق (واعماد) نہ ہوتو (سمجھنا چاہئے کہ) اس کا ایمان ناقص ہے اور وثوق کی علامت سے ہے کہ انسان کے نزدیک غائب اور حاضر (دونوں قسم کی چیزیں) برابر ہوجاویں دونوں میں پچھ بھی فرق نہر ہے (پس جیسا وثوق تم کواس رقم پر ہے جوآج تمہارے قبضہ میں ہے ویسا ہی اعتماد آئندہ کی نسبت بھی ہونا چاہیے کہ حق تعالی اس رقم کے ختم ہونے کے بعد بھی مجھ کوا پنے خزانہ سے رزق پہنچاویں گے ) اور اس سے ڈرنا چاہئے کہ تمہارے دل میں خدا کی نسبت کوئی اتہام (پیدا) ہو کیونکہ خدا کے نزدیک دل کی بات و لیم ہی ہے جیسے زبان سے صاف صاف کوئی بات کہ دی جائے۔

اور (بھلا یہ تو سوچو کہ ) اگرتم زبان سے صاف صاف یوں کہہ دو کہ مجھے خدا (کے وعدہ) پر اعتاد نہیں یا میں خدا کے وعدہ کو سچا نہیں سجھتا تو (اس صورت میں تہارے لئے کیا تھم ہوگا ظاہر ہے کہ ) شریعت (تم کو مرتد سجھ کر ) تہہارے قبل کا تھم دے گی ۔ (اور بیمعلوم ہی ہو چکا ہے کہ خدا کے نزدیک دل میں کہنا اور زبان سے کہنا برابر ہے ) تو جو تحص خدا کے نزدیک مثل (مرتد) کے ہودہ اپنے کو مسلمان کیونکر سجھتا ہے برابر ہے ) تو جو تحص خدا کے نزدیک مثل (مرتد) کے ہودہ اپنے کو مسلمان کیونکر سجھتا ہے دیتی اور نہیں تو اس کے ایمان میں کی ضرور ہے ) کیونکہ اسلام (کی حقیقت) میہ ہے کہتی تعالی نے جتنی باتوں کی خبر دی ہے ان سب کو (دل سے ) سچاسمجھا جائے۔ اس کو خوب ذہن نشین کر لو۔

# حق تعالیٰ کی عظمت کے سامنے مثنا

کیونکہ طلب ثواب وغیرہ کی علت سے پاک ہوکر (خالص عبادت کرنا

\_\_\_\_\_ سالکین کے ان (خاص) حالات میں سے ہے جوطریقت میں پہلا قدم رکھتے ہی ان کو ذ وتی (اور وجدانی) طور برحاصل ہوتے ہیں (پس جوشخص ابھی تک ثواب وغیرہ ہی کے لئے عبادت کررہا ہے اس نے طریقت میں پہلا قدم بھی نہیں رکھا) اس لئے بعض عارفین نے کہا ہے کہ (عالم اور ) فقیہ کی انتہا فقیر (یعنی سالک) کی ابتداہے کیونکہ عالم (ظاہری) کی بڑی (انتہائی) حالت یہ ہے کہا پین علم وعمل میں اس حق تعالیٰ کے لئے اخلاص ( حاصل ) کرے اور اینے ( اندر ) اخلاص کا مشاہدہ کرے اور اس پرکسی (معاوضه اور) اجر کا طالب نہ ہے بس عالم (ظاہری) اس کے سوا (اورکسی مقام کا مزہ) کچھنہیں چکھتا اور یہ حالت سالک کے طریقت میں داخل ہونے کی ابتدائی منزل ) ہے پھروہ اینے نصیب اورقسمت کے موافق دوسرے احوال ومقامات کی طرف تر قی کرتا ہے (جن کی علاء ظاہری کو ہوا بھی نہیں لگی ) یہاں تک کہ وہ اپنے نفس یرنظر کرنے سے بھی غائب ہوجا تا ہے ( یعنی غلبہ تو حید کی وجہ سے ہرچیز اس کوضمحل اورلاشی معلوم ہوتی ہے حتی کہ وہ اینے آپ سے بھی غائب ہوجا تا ہے کہ اپنا وجود بھی اس کولاشی اور کا لعدم معلوم ہوتا ہے )۔

اوریسب (باتیں خیالی نہیں ہیں، بلکہ جن کو یہ حالات پیش آتے ہیں وہ ان
کی حقیقت کوخوب بیجھے ہیں اور حقیقت اس کی یہ ہے کہ ) سالک پر چونکہ حق تعالی کی
عظمت اور جلال کا انکشاف ہوجا تا ہے اس لئے (اس کے سامنے) تمام چیزیں مضمحل
(اور کالعدم محسوس) ہوتی ہیں کیونکہ جس شخص کوان (حالات) کا پچھ بھی ذوق
(نصیب) ہو(جا) تا ہے وہ (دوسری چیزوں سے بالکل) کیسو ہوجا تا ہے اور (ایسا
ہوجانا کچھ تعجب کی بات نہیں ) دیکھو جب انسان کو کوئی مصیبت پہونچتی ہے تو وہ
(پریشانی کی وجہ سے ) بھی اندرجا تا ہے بھی باہر آتا ہے اور (اسے پھے نہیں ہوتی کہ)
اس کا کوئی دوست (اس سے ملنے کے لئے آیا ہوا اور اس کا منتظر) بیٹھا ہوا ہے، پھر جب
وہ دوست (خودہی) اس سے کہتا ہے کہ میں بہت دیرسے (آپ کا) منتظر بیٹھا ہوا ہول

(اس وقت اس کوخبر ہوتی ہے کہ کوئی مجھ سے ملنے آیا ہے) تواب میہ (معذرت کے طور پر) اس سے کہتا ہے کہ واللہ میں نے پریشانی کی وجہ سے آپ کو دیکھا تک نہیں (تو دیکھو ایک اد فی پریشانی کا میاثر ہوتا ہے کہ انسان کواپنے سامنے کا آدمی نظر نہیں آتا) باوجو دیہ کہ اس کی آئکھیں صحیح سالم ہوتی ہیں مگر دل (چونکہ دوسری طرف) مشغول ہے (اس لئے ادھرالتھات نہیں ہوتا) اور دوسرے اعضا بھی (اس وقت) دل کے تابع ہوجاتے ہیں (کہ جس طرف دل مشغول ہے وہ بھی ادھرہی متوجہ ہوجاتے ہیں۔

پس اگر کمی شخص کوغلبۂ تو حیداورغلبۂ حال کی وجہ سے خدا تعالی کے سوا کوئی چیز موجود نظر ند آتی ہوتو اس پر تعجب ند کرواور نداس کو جھوٹا بتاؤ کیونکہ ممکن ہے کہ اس کا دل حق تعالی کی طرف اس درجہ متوجہ اور مشغول ہو کہ دوسری چیزوں پر اسے التفات ہی نہ ہوتا ہوا درجیسا کہ پریشانی اور مصیبت کے وقت انسان کو اپنے سامنے کی چیز نظر نہیں آتی اسی طرح اس کو بھی غلبۂ حال کی وجہ سے کوئی چیز خدا کے سواموجود نہ معلوم ہوتی ہو) پس اس کو خوب سمجھ لو ( کہ وحد ۃ الوجود کی حقیقت بس اتی ہی ہے مگر جُہال نے اس میں بہت کے کھفالو کرلیا ہے وہ یہ دعوی کرنے لگے کہ عالم میں ہر چیز خدا ہی ہے نعوذ باللہ مند )۔

اور (چونکہ) عالم (کوان احوال کا ذوق حاصل نہیں ہوتا اس لئے وہ) یہ کہتا ہے کہ بلاکسی علت کے اور بدون ثواب کی خواہش کے عبادت کرنا خاص لوگوں کا مرتبہ ہے (ہم سے یہ نہیں ہوسکتا کہ ثواب وغیرہ کی خواہش کے بغیر عبادت کرسکیں) اور وہ (بم سے یہ نہیں ہوسکتا کہ ثواب وغیرہ کی خواہش کے بغیر عبادت میں نہیں ہے بخلاف سالک کے (کہ وہ اپنے ذوق سے اس حقیقت کو اچھی طرح سمجھتا ہے کہ حق تعالیٰ کی عبادت محض اس کی عظمت کی وجہ سے کرنی جا ہیے ۔ لفواب وغیرہ کے لئے

لے جاناچاہیے کہ طلب تو اب کے تین درج ہیں ایک بید کہ بندہ عبادات بجالانے کے بعد اپنے آپ کو تو اب کا مستق سمجھ۔ دوسرے مید کمستق آگر چہ نہ سمجھ مگر عبادت سے اس کا مقصود یہی ہو کہ جمجھ تو اب ملے گا، جنت اور حور قصور ملیں گے۔ تیسرے مید کہ عبادت تو محص خداکی رضائے لئے اور اس کی (جاری .....) نہ کرنی چاہئے کیونکہ سالک ہمیشہ ترقی میں رہتا ہے (اس لئے اس کو یہ ذوق نصیب ہوجا تاہے)۔

اور جب (سالک) ایک مقام سے دوسر ہے مقام کی طرف ترقی کرتا ہے تو وہ پہلے مقام کوچھوڑ دیتا ہے اور (حقیقت الامریہ ہے کہ سالک بھی کسی مقام پر پہنچنے کے بعد ہی اس کا مزہ چھھا ہے اس سے پہلے وہ بھی اس کونہیں سمجھ سکتا کیونکہ ) ہر ترقی کرنے والے کو ترقی کے زمانہ میں یہ نہیں معلوم ہوتا کہ جس مقام تک وہ پہو نچا ہے اس سے آگے بھی کوئی (بڑا) مقام ہے اس لئے اہل طریقت ان مشائخ کو اپنا پیشوا اور رہنما) بناتے ہیں جو کہ سلوک طے کر چکے ہیں کیونکہ جب وہ و کیھتے ہیں کہ مرید نے کسی ایک مقام تک ترقی کی ہے تو اس کو بتلا دیتے ہیں کہ اس کے آگے فلاں فلاں مقامات ہیں دار بھی ) تم (بہت) دور ہو، پھر جب مرید اس سے آگے ترقی کرتا ہے اور اس مقام کو ویکھتا ہے۔ اس مقام کو دیکھتا ہے۔ اس مقام کو دیکھتا ہے۔ سی کی خبر شخ نے پہلے ہی دیدی تھی جب کہ یہ اس مقام پر پہنچا بھی نہ تھا تو اس کو شخ (کے کمال) پراعتا دہوجا تا اور یقین مضبوط ہوجا تا ہے۔

# طریق سلوک میں شیخ کا اتباع بہت ہی ضروری ہے

(اوراس راستہ میں شخ کے انتباع کی بہت ہی ضرورت ہے ) کیونکہ یہ غیبی راستہ ہے (جس کوآ تکھوں نے بھی نہیں و یکھااس کئے ) بدون رہنما کے بیر (بھی ) طنہیں راستہ ہے (جس کوآ تکھوں نے بھی نہیں و یکھااس کئے ) بدون رہنما کے بیر (بھیہ حاشیہ صفحہ گذشتہ ) عظمت کاحق سجھ کر کرے پھر جنت اور ثواب کا اس کئے طلب کرے تا کہاں سے اپنافتاج ہونا فلا ہر ہو کہ اللہی آپ کی رضا تو بہت بری چیز ہے میں اس کامخاج تو کیوں نہ ہوتا میں تو اس ہے بھی چھوڈی فعتوں کامخاج ہوں۔

پس پہلی صورت توبالکل ناجائز ہے اور دوسری صورت گوجائز ہے، مگر عبدیت کے خلاف ہے اور شیری صورت کل طالب ہونا مطلقا براہے حتی کہ بعضے سیہ شیری صورت کمال عبدیت ہے پس جن لوگوں نے میں مجھا ہے کہ تو اور ظاہر ہے کہ جب حضور ہے لئے نے جنت کہ نے موال حق نتائی کے جم کو جنت کی کیا پر واج وہ عبدیت ہے کوسوں دور بیں اور ظاہر ہے کہ جب حضور ہے تو ان کا وغیرہ کا سوال حق نتائی ہے اور قرآن میں بھی جنت کی نعتوں میں رغبت کرنے کا امروار دے تو ان کا ما نگا اور طلب کرنا مطلقا کیے ممنوع ہوسکتا پس علامہ کا مقصود پہلی دوصور توں سے منع کرنا ہے اور تیسری صور ت کمال عبدیت اور عین سنت ہے ۱۲ مترجم۔

ہوسکتا اور (حضرت) جنیدرضی اللہ عنہ کا مقولہ ہے کہ میں دس برس تک (صوفیہ کرام کے) اس قول میں تو قف (اور شک) کرتا رہا کہ ذاکر (اثناء سلوک میں) ایک ایسے حال پر پہو پنجتا ہے کہ اگر (اس وقت) اس کے چہرہ پر تلوار ماری جائے تو اس کو (ذرابھی) احساس نہ ہو یہاں تک کہ (جب ہم کوخود بیحالت پیش آئی تواس وقت شک دور ہوااور ہم نے اس بات کو (بعینہ ) ویسا ہی پایا جیسا کہ مشائخ نے فر مایا تھا اور جس شخص کو (کسی خاص حالت کا) ذوق حاصل ہوجا تا ہے اس کی بیحالت ہوتی ہے کہ جب وہ ایسے تخص سے جس کووہ ذوق نصیب نہیں ہوا ہیے کہتا ہے کہ جھے کو (فلاں حالت کا) ذوق حاصل ہو بات ہوتی ہے کہ جب وہ ایسے تحص سے جس کووہ ذوق نصیب نہیں ہوا ہیے کہتا ہے کہ جھے کو (فلاں حالت کا) خوق حاصل ہو بی بات کو مان سکتا ہے جس کوخو داس خوق حالت کا ذوق حاصل ہو چکا ہوگی نے بچ کہا ہے ۔ ع

### احادیث ترغیب وتر هیب پرایک اشکال اوراس کا جواب

اور جب میں صوفیہ کے طریق پرمحبت (الہی ) کے راستہ میں داخل ہوا اور مجھ کواس (خاص) حالت کا ذوق حاصل ہوا (کہ حق تعالی کی اطاعت وعبادت ثواب وغیرہ کے لئے نہ کرنی چاہئے ) تو (غلبہ حال کی وجہ ہے ) میری سمجھ میں یہ بات نہ آتی تھی کہ کوئی شخص بھی ثواب کی طلب یا عذاب کے خوف سے بھی خدا کی عبادت کرتا ہوگا (میں یہ خیال کرتا تھا کہ ایسا کون شخص ہوگا اور سب کوا پنا ہی جسیا سمجھتا تھا کہ وہ محض خدا کی عظمت کی وجہ سے اس کی عبادت کرتے ہیں ) اور (اپنے دل میں ) یہ کہتا تھا کہ احادیث میں جوعبادات پر (ثواب کی ) ترغیب اور محرمات کے ارتکاب پر (عذاب کی ) ترخیب اور محرمات کے ارتکاب پر (عذاب کی ) ترجیب (اور دھمکی ) دی گئی ہے اس میں کیا فائدہ ہے جب ہرخص خدا کی عظمت کی وجہ

لے خدا کی قتم اس کا ذوق ( ذا گفتہ ) تو نہیں تیجھ سکتا جب تک تو چیک نہ لے ۱۲ مرتب

ہے اس کی عباوت کرتا ہے تو ان ترغیوں اور دھمکیوں کی کیا ضرروت تھی؟ ) پس میں نے (سیدنا) رسول الله ﷺ کواس عالم کے سوا (دوسرے عالم) میں دیکھا اور آپ نے (میرے اس خطرہ کا جواب دیتے ہوئے )ارشا دفر مایا کہ اگر ہم مخلوق کے سامنے عبا دات کے درجے اوران کا ثواب اورمحرمات کے درجے اوران کا عذاب نہ بیان کرتے تو آخرت میں ہم پر (الزام اور ) جحت قائم ہوجاتی اور ہم سے مؤاخذہ ہوتا کہتم نے (تمام) احکام کے درجے اور ان کا ثواب و عذاب کیوں نہیں بیان کیا ،گر ہم نے (الزام قائم ہونے ہے) پہلے ہی دنیا میں سب کچھ بیان کردیا ہے (اس لئے اب ہم ہے کچھ موّاخذہ نہ ہوگا ) تو (حضور ﷺ کے اس جواب سے ) میرا وہ خطرہ زائل ہوگیا جس کومیں (اینے دل میں) یا تا تھااور (اس سے) جو پچھ میں سمجھا وہ سمجھ گیا لیس حق تعالى حضور يرصلوة وسلام نازل فرمائيس (سجان الله) آپ كيابى التصمعلم بين وبالله التوفيق \_ لے مترجم عفااللہ عنہ عرض کرتا ہے کہ حضور ﷺ کے اس جواب کاحقیقی مطلب جو کچھ ہے اور علامہ شعرا کی نے جو پچھ مجھاہے وہاں تک تو ہم جیسوں کی رسائی کب ہوسکتی ہے مگر جو پچھ میں اپنی وسعت کے موافق سمجھا ہوں وہ عرض کئے دیتا ہوں اگر شجے ہوتو خدا کی طرف سے ہے ور نہ میری اور شیطان کی طرف سے ہے، میری سمجھ میں حضور ﷺ کے اس ارشاد کا حاصل بیآیا ہے کہ آپ فرماتے ہیں کہ عبادات کے ثواب اور محرمات کے عذاب بیان کرنے سے ہمارا بیمقصودنہیں کہانسان ان کی وجہ سے خدا کی عبادت کیا کرے بلکہ اصل وجہ بیہ ہے کہ فق تعالی نے اوامر ونواہی میں مختلف در ہے مقرر کئے ہیں کہ بعضے فرض ہیں بعضے واجب ، بعضے مستحب ای ظرح کوئی حرام ہے کوئی مکروہ ہے ، کوئی خلاف اولی تو ہمارے اوپر بیلازم تھا کہ مخلوق کے سامنے بیتمام درجے بیان کردیں تا کہوہ معلوم کرلیں کہ کون سے احکام زیاد ہ ضروری ہیں اور کن کا بجالا ناان کے اختیار پر چھوڑا گیا ہا گرہم بیمراتب بیان نہ کرتے توممکن تھا کہ بعض لوگ ضروری احکام کوچھوڑ کر غیر ضروری کا زیادہ اجتمام کرتے تو ہم ہے آخرت میں اس کی بازیریں ہوتی اور جب احکام کے مراتب کا بتلا نا ضروری تھا تو عذاب وثواب کا بتلانا بمجی ضروری تھا کیونکہ عذاب وثواب کی کمی زیادتی ہی ہے احکام کے در ہے مخلوق کومعلوم ہو سکتے ہیں اس کے بغیران کو بیا متیاز دشوار ہوتا کہ کون فرض ہے ، کون واجب ، کون حرام ہے ، کون مکروہ ہے۔ (حاری .....)

## بنده کو ہر حالت میں حق تعالیٰ سے راضی رہنا جا ہے۔

(۲) اور بندوں کی ہے بھی شان ہونی چاہئے کہ وہ حق تعالیٰ سے ہر حالت میں راضی رہیں جو حالت بھی ہواور حق تعالی جو کچھ بھی ان پر (احکام اور تکالیف) جاری کریں (ان سے) کچھ بھی ناراضی (اور ناگواری) بیدا نہ ہواور حق تعالیٰ جو کچھان کو عطا کریں خواہ کچھ بی ہواس کو حقیر نہ بھیں کیونکہ حق سجانہ و تعالیٰ ان کے مصالح کوان سے نیادہ جانتے ہیں۔ تو وہ جو کچھ (ان کے واسطے) کریں گے وہی بہتر ہوگا و عسسی ان تک رھو اشیف و ھو خیر لکم الآیة لل اور ممکن ہے کہتم کسی چیز کونا گوار سمجھواور تہمارے لئے وہی بہتر ہو ) پس حکمت اللی کامل ہے (اس میں کچھ نقصان نہیں اور) اس کامقتضی یہی ہے کہ جو کچھ بندہ کو عطا کیا گیا ہے (وہی عطا کیا جاوے) اس کے سوا کچھ نہوطا کیا جاوے) اس کے سوا کچھ نہوطا کیا جادے یا ہے وہ (اس حالت موجودہ سے) اعلی ہویا ادنی۔

پس (بندہ کو بیس بھنا چا ہے کہ جو حالت اس کو عطا ہوئی ہے ) اگر اس کے سوا
(دوسری حالت) اس کو عطا کی جاتی تو (یقیناً) اس کی حالت خراب ہوجاتی جیسا کہ
(بیس) حدیث قدی ، اس طرف اشارہ کرتی ہے 'ان من عبادی من لا یصلح
(بقید حاشیہ صفحہ گذشتہ) دوسری بات بیہ کمٹلوق سب یکساں بھی نہیں ہے کہ سب محض خدا کی عظمت
کے لئے عبادت کیا کریں ان میں بعضے وہ بھی ہیں جوثو اب وعذاب ہی کی وجہ ہے عبادت کر سکتے ہیں پس
اگرہم اس کو بیان نہ کرتے تو ایے لوگ بالکل عبادت ہے محروم رہتے اور آخرت میں اس پر بھی ہم ہے سوال
ہوتا۔ تیسرے یہ کہ عذاب وثو اب کے بیان کرنے ہے تن تعالی کو گلوق کا امتحان بھی تقصود ہے کہ ان چیز وں کو
من کرکون ایسا ہے جوانی کی وجہ ہے عبادت کرتا ہے اور کون ایسا ہے جو محض خدا کی عظمت کی وجہ ہے عبادت
کرتا ہے اگرہم ثو اب وعذاب کو بیان نہ کرتے تو بیا متحان نہ ہوسکا اور اس امتحان میں جولوگ کا میاب ہوتے
اور اعلی درجہ یاتے ہیں پہلی صورت میں ان کے درجات زیادہ بلند نہ ہوتے تو اس پر بھی ہم ہے مواخذہ ہوتا
اس لئے ہم نے ثو اب وعذاب بتلا دیا ہے۔ واللہ بحانہ اعلم

ل البقرة: ص: ٢١٦

له الا الفقر ولو اغنیته لفسد حاله وان من عبادی من لا یصلح له الا الغنی ولوا فقرته لفسد حاله لله (حق تعالی فرماتے ہیں کہ میرے بعضے بندوں کے لئے فقر ہی مناسب ہوتا ہے (اس لئے میں ان کو فقیر کر دیتا ہوں) اور اگر میں ان کو غنی کردوں توان کی حالت خراب ہوجائے اور بعضوں کے لئے غنا (اور تو انگری) ہی مناسب ہوتی ہے (اس لئے میں ان کو غنی کردیتا ہوں) اور اگر میں ان کو فقیر کردوں توان کی حالت خراب ہوجائے۔

جبتم اس کو سجھ گئے اور تم نے یہ جان لیا کہ جس شخص کو جو پچھ عطا ہوا ہے اس کے حق میں وہی (حالت) اکمل اور مناسب تر ہے اور (خداوند) حکیم وعلیم کی حکمت بالغہ (کاوہی) تقاضا ہے تو (اب سمجھو کہ) انبیاء کے حق میں نبوت اور اولیاء کے حق میں ولایت اور مومن کے حق میں ایمان اور عالم کے حق میں علم اور پیشہ ور (آدمی) کے حق میں پیشہ کرناہی (کامل و) اکمل (حالت) میں پیشہ کرناہی (کامل و) اکمل (حالت) ہے اور اس طرح سب کواس پر قیاس کرلو کو کر شندرست کے حق میں شندرسی اور بیار کے حق میں بیاری اور بادشاہ کے حق میں بادشا ہت اور مزدور کے واسطے مزدوری ہی زیادہ مناسب ہے)۔

ل و ميكيئ كتاب الاساء والصفات ص ٢١١ ـ مرتب

لے پیشبرنہ کیا جائے کہ اس سے تو بیلازم آتا ہے کہ کا فر کے حق میں کفراور عاصی کے حق میں معصیت ہی کامل واکمل حالت ہواور کا فرکوا کیان کی اور عاصی کوا طاعت کی خواہش نہ کرنا چاہئے۔ جواب یہ ہے کہ اس جگہ حق تعالیٰ کی عطاؤں میں گفتگو ہورہ بی ہے کہ جو کچھوہ عطا کردیں اس کواپنے لئے بہتر بچھنا چاہئے۔ اور کفرو حصیت خدا کی عطائیں ہے بلکہ حق تعالیٰ نے تو ہر شخص کی فطرت میں ایمان اورا طاعت کا مادہ رکھا ہے معصیت خدا کی عطاہے گرانسان ہواء نفسانی کا اتباع کر کے اپنی فطرت کو خراب کر کے کفرو معصیت اختیار کرتا اوروہ بی خدا کی عطاہے گرانسان ہواء نفسانی کا اتباع کر کے اپنی فطرت کو خراب کر کے کفرو معصیت اختیار کرتا ہے لیس بی خدا کی عطاہ کر دھے دے کر ناشکری پر کیے نہ کہ اس میں جو اس بی خدا کی عطا کو دھے دے کر ناشکری پر کی نہیں ہے۔ خوب بی جھاد کا امتر جم

اور یہاں بہت سے پوشیدہ راز ہیں جن کو اہل اللہ ہی سجھتے ہیں (دوسرے لوگ نہیں سجھ سکتے) پس جس حالت میں بندہ (کوخدانے رکھا) ہے۔اس سے (دوسری حالت کی طرف) انقال چا ہنا بیخداکی ناپندگی ہوئی چیز کو پندکرنا ہے اوردعوی کرکے بیب خداتعالی سے زیادہ اپنے مصالح کو جانتا ہوں اوراس کا جہل و کفر ہونا کھلا ہوا ہے اور بیجو کچھ ہم نے بیان کیا ہے سب حق تعالیٰ کے اس ارشاد سے ماخوذ ہے اعطی کل شعبی خلقہ نم ھدی لو خدانے ہر چیز کواس کی مناسب حالت عطاکی پھر اس کو (جس کام کے لئے پیدا کیا ہے اس کی طرف) ہدایت کی ۔ پس خوب سجھ جاؤ۔

## اینے آپ کوسی چیز کا مالک نہ مجھیں

(۳)اور بندوں کی یہ جھی شان ہونی چاہئے کہ اپنے آپ کو کسی چیز کا مالک نہ سمجھیں نہ ظاہر میں نہ باطن میں (بلکہ ہر چیز کا مالک حق تعالی کو بمجھیں )اوراس حالت کا مشاہدہ ذوق سے ہوا کرتا ہے علم (ظاہر) سے نہیں ہوتا کیونکہ ذوق (باطنی) کسی دلیل پر موقو ف نہیں (بلکہ وہ صحیح انکشاف ہوتا ہے) اس لئے وہ (علم ظاہری سے ) زیادہ مشحکم ہے (کیونکہ علم ظاہری دلیل پر موقو ف ہوتا ہے ) اور اگر دلیل نہ ہوتو عالم (ظاہری) کا علم بھی (باقی ) نہیں رہتا اور جس دلیل سے وہ کسی کو مالک سمجھتا ہوگا (اب دلیل کے نہ ہونے کی صورت میں ) وہ اس کی طرف ملک کو منسوب نہ کر سکے گا۔

( گرحق تعالی کو ہر چیز کا مالک سجھنے اور بندہ کو مالک نہ سجھنے کا یہ مطلب نہیں کہ جولوگ شرعی قاعدہ کے موافق طاہر میں کسی چیز کے مالک قرار دیئے گئے ہیں اس چیز کو مالک کی اجازت کے بغیر لینا اور استعال کرنا جائز ہے ) لیس جو سالکین ناقص ہوتے ہیں ان پرحق تعالیٰ کی ملک کا مشاہدہ اس درجہ غالب ہوتا ہے کہ ان کی نظر مخلوق کی ملک سے بالکل قطع ہوجاتی ہے (اور وہ ہر شخص کے مال کواپنے لئے حلال سمجھتے ہیں )اور کسی چیز کوحرام نہیں سمجھتے نہ خصب کو ندر بواکو نہ کسی اور طریقہ (سے مال لینے ) کواور وہ یہ کہتے ہیں۔

میں کہ جوشخص اپنے مالک کی کسی چیز کو لے لے وہ اسی کی ہو جاتی ہے (تو ہم بھی جو پچھ لیتے ہیں وہ خدا کی چیز ہے کسی دوسرے کی تھوڑا ہی ہے ) اور (غلبۂ حال کی وجہ سے ) اس کے مقابلہ میں کوئی دلیل ان کی نظر میں نہیں رہتی ،اسی واسطے سالک ناقص میں اور فقہاء میں نزع واقع ہوجاتا ہے کیونکہ (ان میں سے) ہرایک دوسرے پرغلبہ حاصل کرنا (اورایک دوسرے کی تغلیط کرنا) چا ہتا ہے اور (ظاہر ہے کہ) ایک آنکھ والا کا ناہوتا ہے (اس کے حقیقت سے بیدونوں دور ہیں)۔

اور مجھ کو بھی اس حالت کا ذوق حاصل ہوا ہے مگر (باوجود کیہ میں اس وقت ہر چیز کو ظاہر او باطنا خدا تعالیٰ کی ملک میں مشاہدہ کرتا تھالیکن اس کے ساتھ ہی شریعت کا حق بھی ادا کرتا تھالین کی حق تعالیٰ نے مجھ کوان چیز وں کے استعال سے محفوظ رکھا جن کو شریعت نے حرام کیا ہے پھر حق تعالیٰ نے مجھ کواس (غلبہ کوالی) سے نجات دیدی۔ پس کامل سالکین پروردگار عالم کی ملک کا مشاہدہ کرتے ہوئے بندہ کے تعلق ملک کا بھی مشاہدہ کرتے ہیں (اس طرح سے) کہ ایک مشاہدہ دوسرے مشاہدہ سے ان کو مانع نہیں ہوتا کیونکہ وہ اس کا مشاہدہ کرتے ہیں کہ بندہ (خود کسی چیز کا مالک نہیں، بلکہ اس کا مالک جو نامحض اس وجہ سے کہ حق تعالیٰ نے اپنے فضل واحسان سے اس کو مالک بنادیا ہے تو (واقع میں) بندہ کی ملک حقیقی نہیں ہے، کیونکہ حقیقی ملک تو بیدا کرنے والے کی ہوتی ہے (اور پیدا کرنے والا خدا کے سواکوئی نہیں) بس بندہ کا مالک ہونامحض ایک شری نبیت ہے (کہ برائے نام اس کی طرف بعض چیز ہیں منسوب کردیجاتی ہیں)

جس کی وجہ سے خلاف شرع بندہ سے ( کسی چیز کا )غصب کرنااور چرا ناخرام ہو گیا۔

بنده کی طرف نسبت ہے کوئی چیز اللہ تعالیٰ کی

ملک سے خارج نہیں ہوئی

یں بندہ کی طرف (برائے نام) نسبت ہونے سے (کوئی چیز)خدا کی ملک

ے خارج نہیں ہوئی (اس لئے امام العارفین سیدی ابوالحسن شاذلی رحمہ اللہ کا ارشاد ہے کہ اپنے ظاہر و باطن ( لینی ول اور زبان ) ہے کی چیز کے مالک ہونے کا دعوی کرتے ہوئے ڈرو، کیونکہ جو بندہ اپنے لئے حقیقہ مالک ہونے کا دعوی کرتا ہے وہ مؤمن نہیں کیونکہ حق تعالیٰ فرما بچے ہیں ''ان اللہ اشتری من المؤمنین انفسہ موامواله م " کمکہ خدا تعالیٰ نے مؤمنین ہے ان کے مال اور جان کو خرید لیا ہے ، پس مومن وہی ہے جو الین اس کو خدا کے ہاتھ بھے کر چکا (اور ظاہر ہے کہ بھے کردیے کے بعد بیچے والا کا اس چیز میں کوئی حق نہیں رہتا۔)

(پی مومن ہونے کا) مطلب میہ ہے کہ جو چیز خدا کی ہے اسکی نبیت بندہ کے دل میں پچھ منازعت باقی نہ رہے (یعنی اس میں اپنا کوئی حق نہ سمجھے ) پس ایسے دعوی سے اپیان کوسلب کر لے اور ادب کا لازم سمجھو کیونکہ ادب ہر خیر (وخو بی ) کا دروازہ ہے اور (اپنی ملکیت ٹابت کرنے کے لئے فضول ) بحث مت کروورنہ ہلاک ہوجاؤگے۔

### انسان كودعوى ملك ميں ڈالنے والی بات

اور جانا چاہئے کہ انسان کو دعوی ملک میں ڈالنے والی بات یہ ہے کہ وہ (خدا کا) خلیفہ ہے اور حق تعالی نے اس کی نسبت فرمایا ہے 'و مسا مسلکت ایمانکم '' کی (اور جن چیز وں کے تمہار ہے ہاتھ مالک ہیں) اور اس کی مثل دوسری آئیتیں (بھی) ہیں اور یہ بات انسان کے سوا دنیا میں کوئی چیز انسان کے سوا دنیا میں کوئی چیز الیان نہیں ہے جس کی غلامی کا کوئی اقر ارکرتا ہو کہ میں فلاں کا غلام ہوں (بس ایک انسان ہی ایسا ہے جس کی غلامی کا اقر اربعض دوسرے انسان کرتے ہیں) اس طرح شریعت نے اس کو آزادی (عطا) کرنے کاحق بھی دیا ہے اور اسی طرح آقا کے لئے شریعت نے اس کو آزادی (عطا) کرنے کاحق بھی دیا ہے اور اسی طرح آقا کے لئے

لے التوبة: ۱۱۱

النساء: ٣٦

آزاد کردہ غلام کی میراث میں بھی حق دیا گیا ہے جب کہ اس کا اور کوئی وارث نہ ہو جیسا کہ حق تعالیٰ اپنے بندوں کے وارث ہیں چنانچہار شاد فر مایا ہے ''انسا نسحن نوث الارض و من علیها'' کُو کہ ہے شک ہم زمین کے اور اس کی تمام چیزوں کے وارث ہوں گے )۔

پس ان آیول وغیرہ میں جو بظاہر انسان کی طرف (خلافت اور ملکیت وراشت وغیرہ کی انبیت کی گئی ہے تو کوتاہ نظر لوگوں کی نگاہیں ای پر شہر گئیں (اور وہ اپنے آپ کو بچے کچے مالک وغیرہ سجھنے لگے ) اور اہل اللہ اس (ظاہری نسبت) کی وجہ (اور راز) کوخوب سجھتے ہیں، اس لئے وہ ان خطابات کوس کر حیاوشرم کی وجہ ہے پکھل جانے کے قریب ہوجاتے ہیں، کیونکہ وہ حق تعالیٰ کے اس خطاب کے اسرار جانے ہیں اور اس میں جو پچھان کے لئے تنبیہ اور دھمکی ہے (اس کوخوب بیچا نتے ہیں) اس لئے کہ وہ حق تعالیٰ کے مقرب اور اس کے ہم نشین ہیں تو وہ سجھتے ہیں کہ اگر ہمارے اندر مالک بنے کا وعوی اور خداکی صفات میں حصہ لگانے کا مادہ نہ ہوتا تو حق تعالیٰ یوں نہ فرماتے "ان کا دعوی اور خداکی صفات میں حصہ لگانے کا مادہ نہ ہوتا تو حق تعالیٰ یوں نہ فرماتے "ان ومال کو خرید لیا ہے۔ کیونکہ ہم سب کے سب اس کی ملک ہیں اور ہماری جان ومال بھی اس کی جہ ہم لوگ اپنے آپ کوانیٰ ومال کئی جان ومال کی جہ ہم لوگ اپنے آپ کوانیٰ ومال کا مالک سجھتے ہیں، اس لئے حق تعالیٰ نے خرید نے کا لفظ ارشاد فرمایا)۔

اورای طرح حق تعالی کا بیارشاد"ان اصحاب السجنة الیوم فی شغل فساسحه و ن" (که جنت والے مشغلہ میں خوش دل ہوں گے) اوراس کی مثل جوآئیتیں ہیں (ان کوئن کر بھی اہل اللہ شرمندہ ہوتے ہیں کیونکہ وہ جانتے ہیں کہا گرہم کوخدا تعالی کے سواد وسری چیزوں کی ہم کو ترغیب نہ کے سواد وسری چیزوں کی ہم کو ترغیب نہ دلاتے پس) یہ لوگ (جن کواس قسم کی رغبت دلائی گئ) اغیار میں سے ہیں (ورنہ خاص دلاتے پس) یہ لوگ (جن کواس قسم کی رغبت دلائی گئ) اغیار میں سے ہیں (ورنہ خاص

بندے وہ ہیں جوخدا تعالیٰ ہی کی طرف متوجہ ہیں اور محض اس کی رضا کے طالب ہیں ) اس کئے بعض عارفین نے (ان آیات کوس کر ) عرض کیا کہ اے اللہ! مجھ کو ان لوگوں میں سے نہ کیجئے۔

#### الله تعالى كے انعامات ، نعمت بھی اور آ ز مائش بھی

(۴) اورخدا کے بندوں کی ہی بھی شان ہوتی ہے کہ جس قدرنعمیں ان کے پاس ہوتی ہے کہ جس قدرنعمیں ان کے پاس ہوتی ہیں ایک جہت نعمت ہے، دوسری آز ماکش اور امتحان ہونے کی جہت سے (خلاصہ یہ کہ وہ اپنے اوپر خدا تعالیٰ کے انعامات فائض ہوتے دیکھ کر بے فکر اور مطمئن نہیں ہوتے ) کیونکہ بعض دفعہ نعمیں امتحان کے طور پر بھی عطا ہوتی ہیں (اس لئے وہ اس سے بھی ڈرتے رہتے ہیں کہ کہیں اس امتحان میں ہم ناکام نہ ہوجا کیں)۔

پس (خدا کا سچا) بندہ دونوں جانبوں کاحق (پوری طرح) ادا کرتا ہے وہ نعت کونعت بھی سجھتا ہے اوراس کاشکرادا کرنے سے اپنے عاجز ہونے کا قرار کرتا ہے اوراس کوآ زمائش اورامتحان کی جہت ہے بھی دیکھتا ہے اور (خدا تعالیٰ کی مخفی) تدبیراور (ظاہر میں) ڈھیل دینے سے ڈرتار ہتا ہے حق تعالیٰ فرماتے ہیں "سنستدر جھم من حیث لا یعلمون" کو ہم ان کوآ ہتہ آ ہتہ اس طرح پکڑیں گے کہ ان کو خبر بھی نہ ہوگ سونعت میں استدراج کا پہلو بھی محتمل ہے اس لئے اس سے ڈرتار ہنا جائے گ

تو ہندہ جب نعت کے اس پہلو پر بھی نظرر کھے گا تو ان شاء اللہ وہ اس کی وجہ سے ان لوگوں پر تکبر کرنے سے محفوظ رہے گا جو اس نعمت سے محروم ہیں کیونکہ انسان جب اپنے اوپر (خدا کی طرف سے ) ظاہری اور باطنی نعمتیں دیکھا ہے مثلا احوال (وواردات) وعلوم اورمواہب ومعارف اور کشفیات وغیرہ اور اس کے ساتھ یہ بھی دیکھا ہے کہ ان نعمتوں کی وجہ سے مخلوق اس کی تعظیم کرتی ہے تو (بعض دفعہ) وہ سرکشی

اورتکبرمیں مبتلا ہوجاتا ہے (اور اپنے آپ کو دوسروں سے افضل واعلی سیجھنے لگتا ہے (چنانچہ)حق تعالیٰ فرماتے ہیں "کہلا ان الانسسان لیطغی ان رآہ استغنی" <sup>ای</sup> بے شک انسان اس وجہ سے سرکشی کرنے لگتا ہے کہ وہ اپنے آپ کو (دوسروں سے )مستغنی و کھتا ہے۔

#### د نیامین نعمت سے زیادہ مصیبت ہے

اورجاناچاہے کہ دنیا میں بلائیں نعمتوں سے زیاوہ ہیں کیونکہ (دنیا میں) کوئی نعمت جو انسان کوخدا کی طرف سے عطا ہوالی نہیں ہے جو بلاسے خالی ہو۔ پس (اونی بلاء تو یہ ہے کہ ) حق تعالی نعمت کاحق اوا کرنے کا اس سے مطالبہ کرتے ہیں اس کا کما حقہ ) شکر بجالائے اوراس کوحق تعالیٰ کی طرف منسوب کرے (اوراس کی طرف سے سمجھے ) جواس کا پیدا کرنے والا ہے اوراس نعمت کواسی موقع میں صرف کرے جس میں صرف کرنے کا مدانے اس کو حکم دیا ہے، پس جو شخص کہ نعمتوں کے مشاہدہ میں پوری طرح مستغرق ہے وہ ان کے ساتھ لذت حاصل کرنے سے کب فارغ ہوگا (اور ان کے ووسرے پہلو پر کب تک نظر نہ کرے گا) تا کہ نعمتوں کے مشاہدہ سے غائب ہو کر منعم (اور میں کا مشاہدہ کے۔

اوراس طرح مصائب میں بھی (دوجہتیں ہیں) کیونکہ مصائب خودتو بلاءاور مصیبت ہیں، کی رسیس سے گناہ معاف مصیبت ہیں، کی۔ (مگرایک پہلوان میں بھی نعت کا ہے وہ یہ کہ مصائب سے گناہ معاف اورور جات بلند ہوتے ہیں اوران پر صبر کرنے کا بہت بڑا تواب ہے ) اورجیسا کہ تعمقوں میں حق تعالیٰ کی طرف سے (شکر وغیرہ کا) مطالبہ ہوتا ہے ای طرح مصائب میں صبر کا مطالبہ ہے اور نیز یہ کہ ان کے دور ہونے کے لئے حق تعالیٰ کی طرف رجوع میں کریں (مخلوق کی طرف رجوع نہ کریں) اوران کورضا اور صبر کے ساتھ برداشت کریں اور صبر کے معنی یہ ہیں کہ خدا تعالیٰ کی شکایت دوسروں کے سامنے کرنے سے اپنے نفس اور صبر کے معنی یہ ہیں کہ خدا تعالیٰ کی شکایت دوسروں کے سامنے کرنے سے اپنے نفس

کوروکیں اور بیر (دوسروں کے سامنے مصائب کی شکایت کرنا) خداتعالی ( کی عظمت شان) سے جابل ہونے کی دلیل ہے کیونکہ (اس صورت میں) تم قوی کی شکایت کمزور سے کرتے ہو (اورجس سے شکایت کرتے ہواس کواس قابل سجھتے ہو کہ وہ تم سے خدا کی تقدیر کو ہٹا دے گا) کیونکہ شکایت کرتے ہوئے تم (اپنے دل میں ایک تیم کی) راحت پایا کرتے ہو (اور راحت پانے کا سبب بجزاس کے اور کیا ہے کہ تم کواس شخص سے بہا مید ہے کہ وہ تمہاری مصیبت کو دور کردے گا) حالانکہ تم ایسے شخص کے پاس شکایت لے جارہے ہو جو اس کو دور نہیں کرسکتا کیونکہ جو مصیبت تم پر نازل ہوئی ہے اس کے دفع کرنے یہ بجزاس (خدا) کے کوئی قاور نہیں جس نے اس کو نازل ہوئی ہے اس کے دفع کرنے یہ بجزاس (خدا) کے کوئی قاور نہیں جس نے اس کونازل کیا ہے۔

#### دنیامصیبت کا گ*ھرہے*

بی تم نے (اس تقریر سے ) سمجھ لیا ہوگا کہ بید دنیا بلاء (اور مصیبت) کا گھر ہے کہ اس میں نعمت بھی کسی وفت بلاء سے خالی نہیں ہوتی اوراد نی بات یہی ہے کہ انعام کرنے والے کی طرف سے اس کے شکر کا (تم سے ) مطالبہ ہے اور نفس پر اس سے زیادہ گراں اور کون می تکلیف ہوگی (سچ ہے ہے

میں منن اور محن دونوں جہاں میں تو اُم صکمت حق کا ہے دنیا میں نرالاعالم اور اس کے حق تعالی نے فر مایا کہ " و قسلیل من عبادی الشکور " اور اس کے حق تعالی نے فر مایا کہ " و قسلیل من عبادی الشکور " اور میر بندوں میں شکر گذار بہت کم ہیں ) کیونکہ (اکثر لوگ) اس بات سے جاہل ہیں کہ ان نعمتوں کود کیھ کرخوش کو جان پر شکر ادا کرنا (بھی ) واجب ہے (بس وہ محض نعمتوں کود کیھ کرخوش ہوجاتے ہیں اور ان کاحق ادائیس کرتے ) اور ہمارے قول کی تائید حق تعالیٰ کے اس ارشاد سے (بھی ) ہوتی ہے جو کہ دریا میں (کشتیوں اور جہازوں پر) سوار ہونے والوں کے بارہ میں فر مایا گیا ہے جب کہ (بعض دفعہ ) ان کو تیز ہوا کا سامنا ہوتا ہے اور کھرسکون ہوجا تا ہے (حق تعالیٰ فر ماتے ہیں )"ان فی ذلك لآیات لكل

صبار شکور " لُ ( کهاس حالت میں ہرصابرشا کرانسان کے لئے ( تو حیدالہی کی ) بہت می دلیلیں ہیں ) تواس حالت میں ( ہوا کاتھم جانا اورسلامتی کے ساتھ کنارہ پر پہنچ جانا ) جو کہ نعت ( عظیمہ ) ہے اس پر ان سے شکر کا مطالبہ ہے اور اس میں جوخوف اور پریشانی کی حالت ہے اس پرصبر کا مطالبہ ہے ) نفرض کوئی حالت مصیبت اور نعمت سے خالی نہیں اور ہرصورت میں انسان سے صبر وشکر کا مطالبہ ہے۔

پس (اس راز کو) سمجھواور حق تعالیٰ کے کلام میں (خوب) غور کروتم کو اس میں وہ تمام علوم ملیں گے جو حق تعالیٰ کی طرف قریب کرنے والے ہیں پس خداسے اوب کے ساتھ معاملہ کرو (اور نعمت وراحت میں غافل مت ہو) تو وہ تم پر علوم کے خلعت نازل کرے گاور نہ بغیرادب کے اس کے دربار میں داخل ہونے کی تم کیوکر خواہش کرتے ہو، پس ادب کولازم سمجھوتو (انشاءاللہ) وہ امید سے زیادہ تم کوعطا کریں گے۔ والسلام۔

## ايني طاعات كوبهي طاعات نه بمجهيل

(۵) اور (خداکے) بندے کی میر بھی شان ہوتی ہے کہ جس قدر طاعات بجالاتا ہے ان سب کو ذلت اور عاجزی اور بندگی کی وجہ سے یوں سمجھے کہ میر تمام (طاعات در حقیقت طاعات نہیں ۔ بلکہ ) سرا پاگناہ اور بےاد بی (میں داخل) ہیں حق تعالیٰ فرماتے ہیں" و ماقدر و اللہ حق قدرہ "کل بندوں نے خداکی کما حقہ قدر نہیں کی پس حقیقت سے کہ خدا تعالیٰ کے شایان شان عبادت ہم بھی نہیں کر سکتے )۔

پس بندہ (عارف)اگر چہاولیاء کاملین کے بڑے سے بڑے درجہ ہی میں کیوں نہ پہو نچا ہوا ہوا پ تمام طاعات کو (اس درجہ) ناقص سجھتا ہے کہا گرخدا تعالیٰ معاف نہ فر مائیں تو وہ ان پر ( ثواب کامشحق تو کیا ہوتا الٹا ) عذاب کامشحق ہے )

ال سَبا: ١٩

ع الزَّمر:١٨

اور (اس کی) یہ (عالت محض) حق تعالی کی عظمت وجلال پرنظر کرنے کی وجہ سے ہوتی ہے۔ اس لئے حضورا قدس ﷺ فرماتے ہیں "سبحانك لا احصی ثناء علیك انت كما اثنیت علی نفسك "لوا الله! آپ ہماری مدح وثناسے پاک ہیں ہم آپ کی پوری ثنا نہیں کرسکتے آپ و یسے ہی ہیں جیسا کہ آپ نے فودا پی ثناییان فرمائی ہے) باوجود ميکہ آپ الي لمبی لمبی لمبی لمبی لمبی لمبی پڑھتے تھے کہ آپ کے مبارک قدموں پر ورم ہوجا تا تھا اور آپ ﷺ کاکوئی وقت عبادت کے سوال کی معرفت تھی اس لئے اتن محرف ہی اس لئے اتن محنت و مشقت پر بھی آپ اپنی عبادات کو کچھ نہ سمجھتے تھے ) بس حق تعالی آپ پر درودوسلام نازل فرمائیں کہ آپ (بہت ہی ہوے) معلم فیر ہیں اور تمام بندوں کے درودوسلام نازل فرمائیں کہ آپ (بہت ہی ہوے) معلم فیر ہیں اور تمام بندوں کے سردار ہیں۔

اور امام غزالی رضی اللہ عنہ نے فرمایا ہے کہ بندہ (بعض دفعہ) ایک سجدہ کرتا ہے جس میں ایساخشوع وخضوع ہوتا ہے کہ وہ گمان کرتا ہے کہ میں اعلیٰ علیین میں پہنچ گیا حالانکہ اس سجدہ میں اس کے گناہ بھی اس قدر ہوتے ہیں کہ اگر ان کوتمام زمین والوں پر تقسیم کر دیا جائے تو ان سب کو ایک دم سے ہلاک کر ڈالیس پس (اے عزیز!) عارفین کے احوال میں غور کرواور دیکھو کہ وہ اپنی اعلیٰ سے اعلیٰ عبادت کوکس درجہ ناقص سجھتے ہیں اور ان کا طریقہ اختیار کرو خداتم کو ہدایت کرے اور وہی (اپنے) نیک بندوں کا مددگار ہے۔

#### حتى الامكان ائمهُ مجتدين كاختلاف سے بيئے

(۱) اور (خدا کے سچے ) بندہ کی پیجمی شان ہوتی ہے کہ وہ اپنے وین کے لئے بہت احتیاط کا طریقہ اختیار کرتا ہے اور حتی الا مکان ائمہ مجتہدین کے اختلاف سے پچتا ہے لیں جوسنتیں دوسرے (امام کے ) مذہب میں واجب ہیں وہ ان کے بجالا نے میں ستی نہیں کرتا اور جو کروہ باتیں دوسرے مذہب میں حرام ہیں ان کا (مجھی) ارتکاب

ل مسند احمد ج ۲: ص ۲۰۱ کنزالاعمال ج ۲: ص ۱۸۳ مرتب

نہیں کرتا ۔ پس وہ الیی سنتوں اور مکروہات کے ساتھ واجب اور حرام کا سا معاملہ کرتا ہے مگروہات سے اس طرح پختاہے گویا کہ وہ حرام ہیں اور سنتوں کو (الیمی پابندی سے ) ادا کرتاہے گویا کہ وہ واجب ہیں ۔

اگروہ شافعی ہوتو پورے سرکامسے کرتا ہے (کیونکہ امام مالک کے نزدیک تمام سرکامسے فرض ہے ) اور اگر مالکی ہوتو کتے کی نجاست سے اس کو ناپاک سجھ کر پاکی اور صفائی اختیار کرتا ہے محض ثواب کی وجہ سے نہیں ۔ بلکہ ثواب اور ناپا کی دونوں کی وجہ سے طہارت حاصل کرتا ہے (لیعنی یہ بچھ کر کہ امام شافعیؓ کے نزدیک کتا نجس العین ہے اس کو ناپاک ہی سجھتا ہے ) تاکہ (رسول اللہ ﷺ کے ) علم پرعمل ہوجا وے کیونکہ حدیث میں (علم) ہے "فاغسلوہ سبعا" لے (کہ کتا جس برتن میں مند ڈالدے اس کو سات دفعہ دھوؤ) اور اگر حفی ہوتو شرم گاہ کے چھونے سے وضوکر تا ہے (کیونکہ امام شافعیؓ سات دفعہ دھوؤ) اور اگر حفی ہوتو شرم گاہ کے چھونے سے وضوکر تا ہے (کیونکہ امام شافعیؓ کے نزدیک شرم گاہ کے چھونے سے وضوکر تا ہے (کیونکہ امام شافعیؓ کے نزدیک شرم گاہ کے چھونے سے وضوکر تا ہے (کیونکہ امام شافعیؓ کے نزدیک شرم گاہ کے چھونے سے وضوکر تا ہے (کیونکہ امام شافعیؓ کے نزدیک شرم گاہ کے چھونے سے وضوئوٹ جا تا ہے )۔

اوراس کے سوابے شار مسائل ہیں (جن میں ائمہ مجہدین کا اختلاف ہے پس عارف ان سب میں اختلاف سے بچنے کی حتی الا مکان پوری کوشش کرتا ہے ) کیونکہ جس شخص کی عبادت تمام ندا ہب کے موافق صحیح ہووہ اس سے بہتر ہے جو کہ بعض ندا ہب پر (صحیح اور بعض ندا ہب پر) باطل ہو۔ عارفین اہل اللہ کا یہی ند ہب ہے۔

پی معلوم ہوا کہ صرف تعظیم اور اہتمام میں مکر وہات ان کے نزدیک بمنزلہ حرام کے اور مستحبات کے بین نہ کہ شروع ہونے میں (کیونکہ مشروعیت کے اعتبارے وہ مکر وہ اور حرام اور مستحب اور واجب میں ضرور فرق کرتے ہیں ،سب کو برابر نہیں سجھتے )اس لئے کہ جو محض اتنے بڑے مرتبہ پر پہونچا ہوا ہوگا وہ حق تعالیٰ کے اوام ونوا ہی کے مراتب سے جاہل نہیں ہوسکتا ۔پس خوب سجھ لو (کہ عارفین عقیدہ کے اعتبارے شریعت کے ہر حکم کوای کے مرتبہ میں رکھتے ہیں نہ مکر وہ کو حرام سجھتے ہیں نہ

ل الدراية ج١:ص٦٦ رقم ٥٣ و نصب الرايه ج١:ص١٣٢ ـ مرتب

مستحب کو واجب) کیونکہ وہ حق تعالیٰ کی مجلس (اور در بار میں حاضر ہونے والے ہیں (وہ برحم کے مرتبہ کواچھی طرح بہجانتے ہیں اور کسی حکم کواس کے درجہ سے گھٹا بڑھا نہیں سکتے۔

البته عظمت وجلال خداوندی کی وجہ ہے عمل میں مکر وہات کے ساتھ حرام کا سا اور ستجات کے ساتھ حرام کا سا اور ستجات کے ساتھ واجبات کا سابرتاؤ کرتے ہیں ) اس لئے وہ سیجھتے ہیں کہ خدا تعالی کی مخالفت میں کوئی چیز جائز نہیں (بلکہ ہر چیز نا جائز ہے اگر چہ وہ مکروہ ہی کیوں نہ ہو) اور خدا کے حکم بجالا نے میں کوئی چیز غیر ضروری نہیں (بلکہ ہر اک ضروری ہے اگر چہوہ مستحب ہی ہو)۔

پس عارفین کی نظر میں چونکہ (احکام کی)عظمت بہت زیادہ ہے اس لئے وہ فقہاء کی ان اصطلاحات سے گویا غافل ہوتے ہیں کہ انہوں نے بعض احکام کا نام سنت اور واجب کو اور اجتمام میں سنت اور واجب کو کیمیاں سجھتے ہیں )ان کا معاملہ اپنے پروردگار کے ساتھ اسی طرح ہے اسی لئے اس نے دنیا وات خرت میں ان کا درجہ بلند فرمادیا۔

اور (چونکہ ہم بتلا چکے ہیں کہ عارفین متحب کو واجب اور مکروہ کو حرام شرعی طور پرنہیں ہیجے ، بلکہ محض عمل اورا ہتمام میں دونوں کے ساتھ کیساں برتا و کرتے ہیں اس لئے ) یہ وہم نہ کیا جاوے کہ وہ فرقہ ظاہر یہ کے مذہب پر چلتے ہیں کیونکہ یہ اور داستہ ہو دوسرا طریقہ ہے اور فرض وفل کے رتبہ میں حدیث (اعرابی سے فرق ثابت ہو چکا ہے (کہ اعرابی نے حضور پیلئے کی زبان مبارک سے فرائض کا حکم من کر دریافت کیا تھا) ہل علی غیر ہا کہ کیا میرے ذمہان فرائض کے سوااور بھی کچھ ہے ) آپ نے فرمایا" لاالا ان تسطوع" (کہ نہیں ان کے سواتھ پر پچھ نہیں ہے مگر یہ کہ تو اپنی خوشی نے ربطور نفل کے درجہ میں سے ربطور نفل کے درجہ میں فرق ثابت ہوتا ہے ) لا یزال عبدی یتقرب الی بالنوافل حتی احبہ۔

ل مسلم كتاب الايمان باب بيان الصلوات ج١:ص١٦ ١ ـمرتب

الحدیث الرک کیمیرا بندہ نوافل کے ذریعہ سے ہمیشہ مقرب ہوتار ہتا ہے یہاں تک کہ میں اس کو چاہئے لگتا ہوں )اوران کے سوا (بہت می حدیثیں ہیں جن سے فرض ونفل و مکروہ وحرام وغیرہ کے مراتب میں فرق ٹابت ہوتا ہے ۔ پس عارفین اس فرق کا انکار کس طرح کر سکتے ہیں )۔

#### سالک کوسنت کے چھوٹنے پر بھی اوبہ کرنی جاہئے

جب یہ بات معلوم ہوگئ تو جو تخص عارفین کے طریقہ پر چلنا چاہ اس کو مناسب یہ ہے کہ ایک سنت کو چھوٹے پر (بھی) و لی ہی تو بہ کر ہے جیں کہ واجب کے چھوٹے سے کرتا ہے اور (عارفین کے )اس (غراق کے حجے ہونے) پر حضور پہلے کا یہ ارشاد دلالت کرتا ہے (ان الله فرض فرافض و فرضت فرافض میں نے مقرر کے ہیں (تواس حق تعالی نے پچھ فرائض مقرر فر مائے ہیں اور پچھ فرائض میں نے مقرر کے ہیں (تواس عدیث میں حضور ہیلے نے اپنی مقرر کی ہوئی سنتوں کو فرائض کے لفظ سے تعبیر فر مایا ہے) اور حضور ہیلے کے بارہ میں حق تعالی کا ارشاد ہے "و ما ینطق عن الہوی ان ھو الا و سے یہو حسی یہو حسی " (کہ آپ اپنی خواہش سے پچھ نہیں کہتے بلکہ جو پچھ (احکام بیان) فر ماتے ہیں وہ سرا سروی ہے جو آپ کی طرف سے جو آپ کی طرف جی جو ایک کے اس معلوم ہوگئ کہ جس قدر سنتیں وغیرہ آپ نے مقرر فر مائی ہیں وہ در حقیقت حق تعالی کی مقرر کی ہوئی ہیں ۔

# اوامرونواہی کی عظمت بفدر معرفت ہوتی ہے

پس خوب مجھ لواور (یا در کھو کہ) حق تعالی اور اس کے رسول کے ساتھ یہی اوب لائق ہے اور بندہ کوجس قدر خدا کی معرفت زیادہ ہوتی ہے (اس قدروہ) خدا کے لے دیکھئے المغنی للعراقی ج ۱: ص ۷۱ والاولیاء لابن الدنیا ص ۲۳۔ مرتب

ع حواله بين ملا ـ مرتب

٣ النجم: ٣/٢

اوامرونواہی کی عظمت کرتا ہے اور جتنا خدا ہے دور ہوتا ہے ( اتنا ہی )ستی کرتا ہے ( یمی وجہ ہے کہ عارفین کومستحبات اورسنن کی بہت عظمت ہوتی ہے ) اور (سیدنا) رسول الله ﷺ فرمایا کرتے ہے "انا اعرفکم بالله واحوفکم منه" لـ کمیں تم سب سے زیادہ خدا کو پہچانتا ہوں اورسب سے زیادہ خدا سے ڈرتا ہوں اس لئے آپ کوسب ہے زیادہ احکام الہی کا اہتمام اورمسخبات وسنن کی عظمت کا خیال تھا )۔ اور بندہ جب حق تعالیٰ کے احکام کی عظمت کرتا ہے تواس کے بدلہ میں اس کو ( خدا کی )محبت اور قرب نصیب ہوتا ہے اور اس کے خلاف (جب بے تعظیمی کرتا ہے تواس)کے بدلہ میں (خداکی) ناراضی اور دوری ہی نصیب ہوتی ہے اور جتنا قرب زیادہ ہوتا ہے اس قدرعظمت زیادہ ہوتی ہے اسی لئے )انبیاء کی فہم (اورمعرفت)حق تعالیٰ کے متعلق اولیاء کی فہم (ومعرفت) کی طرح نہیں اور نہ اولیاء کی فہم (ومعرفت)حق تعالیٰ کے متعلق معمولی آ دمیوں کی فہم کی طرح ہے ( بلکہ ان میں سے ایک کی معرفت کو دوسرے کی معردنت سے زمین وآ سان کا فرق ہے اور ایسا ہی فرق احکام کی تعظیم میں ہے کیونکہ (احکام الٰہی کے ساتھ ) ہراک کی تعظیم بقدرمعرفت کے ہوتی ہے۔

## بدون شرعی دلیل کے اعتراض نہ کرنا جا ہے

اور جوشخص کسی ایسے کام کی طرف مائل (وراغب) ہوجس میں حق تعالیٰ کی تعظیم ہو (مثلاً کوئی عارف سنن ومستجات کا بہت اہتمام رکھتا ہو) تواس پراعتراض کرنا کسی کومناسب نہیں کیونکہ اس پراعتراض کرنا خدا کی (بہتظیمی اور) ہے اور جس اور کسل کو خدا کی عظمت سے بھرا ہو اورعظمت نے اس کے دل کو گھیر لیا ہو (بھلا) وہ معترض کی بات پر کب کان دھرسکتا ہے ۔ اور اگر وہ ظاہر میں معترض کی موافقت بھی کر لیے تو باطن میں موافقت کرنا تو اسے کسی طرح ممکن نہیں پس (خوب) سمجھ لو کر اور عارفین پراعتراض نہ کرو) اور بیرجان لوکہتم جیسا کرو گے ویسا بھرو گے اور خدا کی اور میان لوکہتم جیسا کرو گے ویسا بھرو گے اور خدا کی

ل كشف الخفاء ج ١:ص ٢٣١ ـ مرتب

عظمت کی جوحالت تمهارے دل میں ہوگی ویباہی مرتبہ خدا کے نز دیک ہوگا۔

اورخلاصہ (کلام) ہیہ کہ جو تحص ان مصائب وفتن اور ظاہری باطنی تکالیف کو دیکے رہا ہوجن میں (آج کل تمام) مخلوق گرفتار ہے اس کو یہ بات (بہت) آسان ہے کہ جس بات کووہ (خود) نہ سمجھے اس میں مناقشہ (اور نکتہ چینی) کرنا چھوڑ وے ۔ اور جولوگ اس کے (شبحھنے کے) اہل ہیں ان پر (اس کے معاملہ کو) خوالہ کرے کیونکہ ہرمقام کے لئے (خاص خاص) لوگ ہیں جو کہ آپس میں ذوقی (اور وجدانی) طریقہ ہے اس کو شبحھتے ہیں (نااہل اس کے شبحفے سے قاصر ہیں) اور جو تحض اس بات کو جانتا ہے وہ اپنے وہ الیہ ایسے راستہ وہ ایک ایسے راستہ برچل رہا ہے جواس کے راستہ سے جدا ہے (اور ہر راستہ میں جدا جدا حالتیں پیش آتی ہیں لہذا ایک راہ پر چلنے والوں کو دوسرے راستہ سے جانے والے کی کسی حالت پر انکار کرنے کا کیا حق ہے۔)۔

پس نہ فقیہ کونحوی پراعتراض کرنا چاہئے نہ قاری کواصولی پر نہ فقیہ کوصوفی پر نہ صوفی کو فقیہ پر کیونکہ (اپنے اپنے درجہ میں ہر جماعت دین کے ایک کام میں لگی ہوئی ہے اور) ہر فریق کے لئے آپس میں ایک (خاص) اصطلاح ہے (جس کواسی فرقہ کے لوگ سیجھتے ہیں مثلاً صوفیہ کے نز دیک جس نماز میں غیراللہ کا خیال عمداً دل میں آیا ہووہ فاسد ہے اور فقہاء کے نز دیک صحیح ہے تو اس میں نہ فقیہ کوصوفی پراعتراض کرنا چاہئے نہ صوفی کوفقیہ پر کیونکہ صوفیہ کے نز دیک صحیح نماز وہ ہے جس میں فرائض وواجبات کے علاوہ تمام آ داب ظاہری و باطنی کو بھی ادا کیا گیا ہواور فقہاء کے نز دیک صحت صلاق کے معنی ہے کہ صرف فرائض و واجبات کو ادا کر دیا جاوے) اور (یہ جو ہم نے کہا کہ ایک فریق کو دوسرے پراعتراض نہ کرنا چاہیے اس کا) مطلب ہے ہے کہ (مشری دلیل سے فریق کو دوسرے پراعتراض نہ کرنا چاہیے اس کا) مطلب ہے ہے کہ (مشری دلیل سے عقل ) سے بدون شری دلیل کے اعتراض نہ کرنا چاہئے ورنہ (اگر شری دلیل سے اعتراض کیا جائے واس کی مما نعت نہیں)۔

پس اگر ہم کسی صوفی کو ہوامیں (معلق) بیٹے اہوا دیکھیں تو اس وقت تک اس کا (ذراجھی) اعتبار نہ کریں جب تک کہ وہ احکام الٰہی کی بجا آوری اورمحر مات شرعیہ سے پر ہیز نہ کرتا ہو جن سے سنت نبوی میں ممانعت آئی ہے جن کو چھوڑنے کا تمام مکلّف آومیوں کو تھم کیا گیا ہے کہ ایک شخص بھی اس (تھم) سے مشتثی نہیں۔

اور جو شخص بیدوی کرے کہ اس کوخدا تعالی کے ساتھ ایک الی حالت نصیب ہوگئی ہے جس نے تکالیف شرعیہ کواس سے ساقط (اور معاف) کرویا ہے حالا نکہ اس میں کوئی ایسی علامت ظاہر نہیں ہوئی جواس کے دعوے کی تصدیق کرے ( کہ نہ تووہ مسلوب الحواس ہے نہ سگر کا اس پر غلبہ ہے وغیرہ وغیرہ ) تو پیشخص ( بالکل ) حجموٹا ہے جیبا کہ بعض لوگ (محض) خیالی حضوروشہووکی وجہ سے خدا تعالی پر اور اہل اللہ پر جھوٹے وعوے کرنے لگے ہیں اور احکام شرعیہ ( کی بجا آوری )کے لئے ذرا سرنہیں اٹھاتے نہ حدووالہیہ (کےموقعہ) پررکتے ہیں (باوجودیکہ (اس قدر)عقل (ونہم)ان میں ہوتی ہے جس پر تکلیف کامدار ہے۔ پس ایسےلوگ ورواز ہُ حق سےمطروواورمقام صدق سے دور کئے ہوئے ہیں ۔ بیا یسے لوگوں ( کی بانت ) کوشلیم کرنا عالم پرحرام ہے اوران کوعالم کی نصیحت سے مکدر ہونا حرام ہے ، کیونکہ وہ اس بات کی نصیحت کررہا ہے جو اس کومعلوم ہے اور اس کی عقل نے وہاں تک رسائی کی ہے اور (اس طرح)عالم کو ( بھی )ولی (عارف ) کی نصیحت سے مکدر ہونا حرام ہے کیونکہ وہ احکام الٰہی کے سمجھنے میں اس سے بلندمرتبہ پر ہےاوروہ ای بات کی نقیحت کرتا ہے جس ( کی تہ ) تک اس کا علم پہنچا ہوا ہے۔

اور بیرہ ہم نہ کرنا چاہئے کہ اولیاءاللہ کے علم (بھی )ان آلات (واسباب) پر موقوف ہے جن پر دوسروں کاعلم موقوف ہوتا ہے جیسے نحواور لغت اور معانی وغیرہ (اولیاء اللہ کے لئے احکام الٰہی کا سمجھنا علوم پر ہرگڑ موقوف نہیں ) کیونکہ حق سجانہ وتعالیٰ کسی قید کے یابند نہیں ہیں اس لئے وہ جس کو جو کچھ چاہتے ہیں اور جس طرح چاہتے ہیں عطا فر مادیج بیں (پس اولیاء کو بدون آلات واسباب ہی کے وہ سب پچھ علم وفہم دے سکتے ہیں)۔

#### تقیحت یااعتراض سے مکدرنہ ہونا چاہئے

اور(عزیزمن!) یہ جان لینا چاہئے کہ لوگوں کا آپس میں ایک دوسرے پر اعتراض کرناان کی ترقی کا اورر ذیل اخلاق سے پاک صاف ہونے کا سبب ہے اور یہ (حقیقت میں) حق تعالیٰ کی رحمت اور اپنے بندوں پر (بڑی) نعمت ہے کیونکہ وہ جب ہی تک خیر میں رہیں گے جب تک کہ آپس میں (ایک دوسرے کو) نصیحت کرتے رہیں اور (واقعی بات یہ ہے کہ ) ہر محض نصیحت (اور اعتراض) سے اپنے بھائی کی خیر خواہی ہی کا قصد کرتا ہے کیونکہ وہ یہ بچھتا ہے کہ جس بات کی طرف میں بلار ہا ہوں وہ سب سے افضل اور نفیس ہے (پس فقہاء اور صوفیہ کو ایک دوسرے کی نصیحت یا اعتراض سے مکدر اور نجیدہ نہ ہونا چاہئے اور نہ اپنے بھائی سے بلکہ ہر نصیحت اور اعتراض کو ہمدر دی اور خیرخواہی پرمحمول کرنا چاہئے۔ الا ان یشھ د ال سے سال اعتراض کے حکلا اعتراض کے ہمدر دی اور خیرخواہی پرمحمول کرنا چاہئے۔ الا ان یشھ د ال سے سال

# اصلی صوفی فقہاءعاملین ہی ہیں

اور (حقیقت میں اصلی) صوفی فقہاء ہی ہیں بشرطیکہ وہ اپنے علم پرعمل کرتے رہیں کیونکہ اولیاء کو فقہاء (اور علماء) سے امتیاز عمل ہی کی وجہ سے ہے جس کا نتیجہ بیہ ہے کہ ان کو (عمل کی برکت سے )حق تعالیٰ کی طرف سے علم وفہم میں (ایک) قوت عطا موفی ہے جو دوسروں کو فصیب نہیں ۔ پس یہی وہ چیز ہے جس سے ان کو دوسروں سے امتیاز حاصل ہو گیا اور اسی وجہ سے اولیاء میں اور ناقص علماء میں نزاع پیدا ہو گیا ( کیونکہ جو علماء اپنے علم پرعمل نہیں کرتے ان کو علم وفہم میں اولیاء جیسی قوت عطانہیں ہوئی اس لئے وہ ان کی باتیں سمجھنے سے قاصر ہیں اور بدون سمجھے ان پر اعتراض کرتے ہیں ۔ ) پس

اولیاء کے سامنے ان کی الی مثال ہے جیسے کہ شکاری کے جال میں را نگ کے چھلے ہوا

کرتے ہیں اور اولیاء (کی مثال شکاری جیسی ہے کہ وہ) جال کی ڈورکوائینے قبضہ میں

کئے ہوئے چلے آتے ہیں۔ پس جس وقت وہ ڈورکو کھینچتے ہیں اس وقت را نگ کے چھلے

(اکٹھے ہوکر) خود بخود کھیے ہوئے چلے آتے ہیں۔ پس ناقص علاء (کے تمام علوم)

اولیاء کے باطن میں موجود ہیں اور اس کا عکس نہیں ہے (یعنی اولیاء کے علوم ناقص علاء کے اندر موجود نہیں ہیں)۔

گر ہاں جوعلاء عارفین باللہ ہیں (وہ صوفیہ ہے کم نہیں ہیں، بلکہ حقیقت میں صوفی وہی ہیں ،مگرایسے علاء کواولیاء وصو فیہ کرام پراعتراض بھی نہیں ہوتا ) کیونکہ وہ تو ا پین علم ونہم کو بہت ہی حقیر (اور ناقص ) سجھتے ہیں اور پہ جانتے ہیں کہان کی فہم ومعرفت سے اور بھی بہت سے درجے ہیں اور اگر مراتب میں بیا متیاز نہ ہوتا جو کہ ہم نے بیان کیا ہےتو ہرنماز وروزہ کرنے والا (سیدنا)ابو بکرصدیق رضی اللہ عنہ کے برابر اوران کا ہم مرتبہ ہوجاتا کیونکہ ( ظاہر میں ) بیکھی وہی کام کرر ہاہے جووہ کرتے تھے اور تمام عالم میں کسی کو بھی ایک دوسرے پر فضیلت نہ ہوتی حالانکہ حق تعالی شانہ ارشاد فرماتے ہیں "يـرفـع الله الـذيـن امـنـو ا منكم والذين اوتو العلم درجت، المُحِيِّ تعالى ان لوگوں کو جوتم میں سے ایمان لے آئے ہیں اور جن کوعلم دیا گیا ہے ( مختلف ) درجات میں (بلندی عطا) کرتے ہیں، پس اولیاء دوسروں سے ایسے علوم کے ساتھ ممتاز ہیں جن میں کوئی ان کا شریک نہیں اور ہمارے شیخ رضی اللہ عنہ نے سورہ فاتحہ کی تفییر میں دولا کھ سنتالیس ہزار نوسوننا نوے علم بیان فرمائے ہیں (اس سے اولیاء کے علوم کی وسعت کا اندازه كرلينا جائع )اورميس نے ان علوم كازياده حصداني كتاب "تسنيه الاغبياء 

## اولیاء کے سامنے انقیا دوسلیم مناسب ہے

جب یہ بات معلوم ہوگئ تو (اب اولیاء کے سامنے انقیاد اور) تتلیم ہی زیادہ مناسب ہے (انکار کرنا اچھا نہیں) اور میں نے متعدد مرتبد اپنے شنے لیمن شخ الاسلام زکر یا انصاری رضی اللہ عنہ کو یہ فرماتے ہوئے سنا ہے کہ (اولیاء کے )اعتقاد سے اگر نفع (بھی) نہ ہوتو ضرر بھی نہیں ہوتا (اور بے اعتقادی میں بہت بڑے خطرہ کا اندیشہ ہے) اور اگر کسی فقیہ کوصوفیہ کے طریقہ اور ان کے ذوق اور اصطلاحات اور ماخذ وغیرہ سے کھی بھی میں نہ ہوتو وہ (بالکل) کورا ہے۔

#### صوفیہ کا طریقہ کتاب وسنت کے موافق ہے

اور جاننا چاہئے کہ قوم صوفیہ کا طریقہ کتاب وسنت کے (بالکل موافق ہے پس جوصوفی ) کتاب وسنت کی مخالفت کرتا ہو وہ سید ھے راستہ سے (یقیناً) باہر ہو گیا جیسا كەسىدالطا ئفە( حضرت ) ابوالقاسم جنيدرضى اللەعنەفر ما گئے ہيں پستم بيگمان ( ہرگز ) مت کرنا کہ (حضرات ) صوفیہ کرام کی وہ حالت آج کل کے مدعیان تصوف جیسی تھی بلکہ وہ حضرات رضی اللہ عنہم اسرار شریعت کے جاننے والے ،روزہ رکھنے والے ، را توں کوجا گنے والے، زاہد متی (خداہے) خوف وخثیت رکھنے والے تھے جیسا کہان کی سوانح اور تواریخ ہے معلوم ہوتا ہے اور جولوگ (صوفیوں پر) اٹکار کرتے ہیں وہ ان لوگوں پرانکار کررہے ہیں جو کہ چھٹے درجہ میں ان (صوفیہ کاملین ) کے ساتھ مشابہت رکھتے ہیں (اور ہنوزیوری مشابہت ان کو حاصل نہیں ہوئی ) کیونکہ ہرقرن کو (جب اس ہے) پہلے قرن کے ساتھ نبیت کر کے (دیکھا جائے تودونوں کی حالت میں زمین آسان کا فرق نظر آئے گا جس کی وجہ ہے )اس پرا نکار کرنا سی جے جب کہوہ بید عوے كرے كه ميں (بهمه وجوه ) يہلے قرن كے طريقه پر ہوں كيونكه (يه دعوے كسي طرح قابل سلیم نہیں اس لئے کہ ) لوگ ہمیشہ (ہرز مانہ میں ) پہلی حالت سے پیچیے ہی سفتے ريخ بين اورحضور بي كارشاد" عيس القرون قرنى ثم الذين يلونهم ثم الـذين يلو نهم "لميں اس طرف اشارہ ہے ( كەتمام جماعتوں سے بہترميرى جماعت ہے ( ليمنی حضرات صحابہ رضی اللّه عنهم ) چروہ لوگ جوان كے قريب ہيں ( ليمنی تا بعين ) چھروہ لوگ جوان كے قريب ہيں ( ليمنی تبع تا بعين ) \_

اور (عزیرمن! ذرا) ابو بکرشلی رضی الله عنه کے قول میں (تو) غور کرو (وہ فر ماتے ہیں کہ ) مجھ سے میرے شخ نے بید فر مایا تھا کہ برخوردار اگر ایک جمعہ سے دوسرے جمعہ تک تمہارے دل میں خداتعالی کے سواکسی غیر کا خطرہ بھی آ وے تو پھر بھی ہمارے پاس نہ آنا کیونکہ (اس حالت میں) تم سے بیامید نہیں کی جاستی کہ تم سچے مرید بین سکو گے ۔ پس جن لوگوں کے مرید وں کا بید حال تھا تو خود ان مشائخ کی حالت کیا کچھ ہوگی ۔

(عزیمن!) تم اس مرید کی اور آج کل کے مشائخ کی حالت میں غور کروتو تم کو (زمین آسان کا) فرق معلوم ہوگا۔اورامام حسن (بھری) رضی اللہ عنہ کا مقولہ ہے کہ میں نے سری (مقطی) رحمہ اللہ سے زیادہ عابد کسی کوئییں دیکھا کہ ان کی اٹھا نو سے سال کی عمر ہوگئ تھی ، مگر مرض الموت کے سواتھی ان کو لیٹے ہوئے کسی نے نہیں دیکھا اور (اس پر بھی) وہ (ہم سے ) یہ فر مایا کرتے تھے کہ تم لوگ میری طرح عاجز و نا تو اں ہوجانے سے پہلے کچھ کوشش کر لو حالانکہ ہم ان کے مجاہدات کا اس وقت بھی مقابلہ نہ کر سکتے تھے باوجود یکہ ہم نو جوان تھے (اوروہ نہایت درجہ بوڑ ہے تھے )۔

پین حق تعالی ان سب حضرات سے راضی ہوں (کہ واقعی انہوں نے مجاہدہ کا حق ادا کردیا) اورخلاصہ (کلام) ہیے کہ جوشخص ولی عارف باللہ کے ہاتھ پرتر بیت پائے گا وہ حقیقی طور پر عبدیت کا درجہ حاصل کرے گا اور ان کے آ داب کو (بخوبی) پہچان لے گا اور ان شاء اللہ تعالی اخیر میں خاتمہ کر سالہ پر عبدیت کے پھے آ داب کا ذکر آئے گا۔واللہ یتولی ہد اک و ہو یتولی الصّلحین ٥

ل فتح البارى ، ج:٧ ، ص:٦ و ج:١٣ ، ص:٢١ مرتب

# (دوسرا بابطلب علم نافع کے بیان میں ہے انشااللہ تعالیٰ) علامات اخلاص

جاننا چاہئے کہ اس باب میں (یعنی طلب علم میں) بڑی چیز خدا کے لئے نیت کا خالص کرنا ہے (۱) اور اخلاص کی علامات میں سے ایک (علامت) یہ ہے کہ اگر کوئی اس کو جائل یا ناسمجھ کہہ دی تو اس سے طالب علم کو تکدر (اور انقباض) نہ پیدا ہواس طرح اگر کوئی یہ کہہ دے کہ فلال اس لئے علم حاصل کر رہا ہے کہ تا کہ (آخرت میں) اس پر ججت (اور وبال) ہویا یہ کہہ دے کہ فلا نا اپنے علم پر عمل نہیں کرتا وغیرہ وغیرہ اس سے بھی (ذرا) تکدر نہ ہو، بلکہ اس کے نز دیک اس کو عالم کہنا اور جائل کہنا دونوں برابر ایک درجہ میں ہوں (کہ نہ عالم کہنے سے دل برا ایک درجہ میں ہوں (کہ نہ عالم کہنے سے دل برا

(۲)اور اخلاص کی بیربھی ایک علامت ہے کہ جب اس کا حلقہ درس بڑا ہونے لگےاورلوگوں کی نگاہوں میںمعزز سمجھا جانے لگے تواس سے اپنے نفس میں پچھ حلاوت نہ پائے۔خوب سمجھلو۔

# طالب علم اپنے باطن کو تباہ کرنے والی خصلتوں سے پاک کرے

(۱) اورطالب علم کی شان یہ ہونی جائے کہ وہ اپنے باطن کو تباہ وہلاک کرنے والی خصلتوں سے پاک کرے جیسے تکبر اور حرص اور علم کا دعوی اور دنیا کی محبت وغیرہ وغیرہ کی کونکہ (علاء کے ساتھ )احسان و ہمدردی کرنے والے تو پہلے گذر گئے (اب کوئی اس قابل نہیں رہاجس سے ان باتوں کی امید کی جائے ) پھر اس سے بھی کیا کم ہو کہ اس قابل نہیں رہاجس سے ان باتوں کی امید کی جائے ) پھر اس سے بھی کیا کم ہو کہ (علاء ہی کو ایسے ) بخیل لوگوں کے اموال (وغیرہ) کی طمع (نہ کرنی چاہئے ، بلکہ لا لچے اور حرص ) سے اپنی ہمت (اور حوصلہ ) کو بلندر کھنا چاہئے ۔

پس جوکوئی آج کل اس کی طبع رکھے کہ اسے علم کی وجہ سے پھود نیا مل جائے گ اس نے (یقیناً) بے موقع طبع کی اور مفت میں اپنے دین کو بچھ دیا اور اے کاش میہ (عالم) دنیا دارہی بن کررہتا تو (اچھاتھا کیونکہ) اس صورت میں پچھاس فائدہ کی امید ہوسکتی تھی کہ اس کو اپنے نفس اور اہل وعیال کے لئے وسعت (مالی) نصیب ہوجاتی (اور دیندار بن کر اگر دنیا ملتی بھی ہے تو و لیمی وسعت کہاں نصیب ہوتی ہے جیسی دنیا داروں کومیسر ہوتی ہے ۔ پس دنیا کا تو بینقصان ہوا اور) علاوہ اس کے (دین کا نقصان میہ ہوا کہ) وہ (حرص وظمع کی وجہ سے بہت می باتوں میں) اپنے علم پرعمل کرنے سے پہلو

پس آج کل سب سے اچھا آ دمی وہ ہے جو ضروریات دین معلوم کرنے کے بعد کوئی ایسا پیشہ اختیار کرے جس سے اس کو دنیوی فائدہ حاصل ہوتارہے اور (دین کو دنیا کا ذریعہ نہ بنانا پڑے اور) جس قدرعلم (بقدر ضرورت) اس نے حاصل کرلیاہے وہ اس کی (آخرت درست کرنے کے لئے) کافی ہے۔

اورایک بارابراہیم بن اوہم رضی اللہ عنہ کا گذرایک پھر پر ہواجس پر کھا ہوا تھا "قطا" فیا "قطاب نے "ہیں کہ میں تھا "قطاب نے اس کو ملیٹ کردیکھا ہوا تھا "قطاب نے اس کو ملیٹ کردیکھا ہوا تھا "انت بھا تعلم لم تعمل فکیف تطلب علم مالم تعلم" تم نے جو باتیں معلوم کرلی ہیں ان پر تواہمی تک مل کیا ہی نہیں پھر جو باتیں معلوم کرلی ہیں ان پر تواہمی تک مل کیا ہی نہیں پھر جو باتیں معلوم کرلی ہیں اس کے ہو۔

# طالب علم کے لئے محبت شیخ ضروری ہے

آور جاننا چاہئے کہ طالب علم کوعلم پڑمل کرنا اوراس کے آ داب بجالا نااورعلم ( کی برکت )سے انس وخیرنصیب ہونا اس دفت تک ممکن نہیں جب تک وہ جماعت صوفیہ کامعتقدا وران سے (ہمیشہ) ملتا جاتا نہ رہتا ہواس کے بعد (بےشک) اس کوعلم پر عمل کرنے کی توفیق ہوگی کیونکہ بیہ حضرات اس کوان وسائس پر تنبہ کریں گے جو کہ دل کو قبول کرنے کی توفیق ہوگی کیونکہ بیہ حضرات اس کوان وسائس پر تنبہ کریں گے جو کہ دل کو قبول خیر سے مانع ہوگا وہ اسی قدرنفس قوی اور متکبراور خیر سے منکر ہوگا ( تو عارفین اپنے خدام کوایسے نسخے اور ترکیبیں بتلا دیتے ہیں جس سے علم کا زہریلا مادہ نکل جاتا ہے اور پاک صاف حصہ باقی رہ جاتا ہے )۔

اور شخ عزالدین بن عبدالسلام رحمۃ اللہ علیہ کا ارشاد ہے کہ فد مہب صوفیہ کے صحیح ہونے کی دلیل تمہارے سامنے یہ ہے کہ ان سے کرامات بکثرت ظاہر ہوتی ہیں (اگر چہ مقبولیت اور ولایت کے لئے کرامات کا ظہور پچھ ضروری نہیں نہ وہ اس پر موقوف ہے، مگر تا ہم جس طرح معجزات نبی کی نبوت پر دلالت کیا کرتے ہیں اسی طرح کرامات ولی کی ولایت پردلیل ہوتی ہے) اور فقہاء میں سے ہم نے کسی کونہیں دیکھا کہ اس کے ہاتھ پر ایک کرامت بھی ظاہر ہوئی ہو، ہاں اگر (کوئی فقیہ) صوفیہ کے طریقہ پر چل چکا ہو (تو اس کے ہاتھ سے کرامات کا ظہور ہوسکتا ہے، مگر ظاہر ہے کہ اس صورت میں یہ برکت محض علم کی نہیں ہے، بلکہ طریق صوفیہ پر چلنے کی برکت ہے) اور جو شخص کرامات اولیاء کی تصدیق نہیں کرتا وہ ان کی برکت ہے کا ورجو شخص کرامات

### مثائخ طريقت براعتراض كانقصان

اورہم نے مشاہدہ کیا ہے کہ جس شخص نے صوفیہ پر بدون ان کے طریقہ میں داخل ہوئے اعتراض کیا ہے اس کے چرہ پر پریشانی (اور بدرونق) اور مردودومطرود ہونے کی علامت ظاہر ہوجاتی ہے جو کسی صاحب بصیرت پر مخفی نہیں رہتی (اورا گرطریقہ میں داخل ہونے کے بعداعتراض کیا تب تو سلب ایمان کا قوی اندیشہ ہے ) اورالیسے آدمی کے علم سے خدا تعالی کسی کونفع نہیں پہونچاتے بخلاف ان لوگوں کے جوصوفیہ سے قدا تعالی کسی کونفع نہیں پہونچاتے بخلاف ان لوگوں کے جوصوفیہ سے علم اسے خدا تعالی کسی کونفع نہیں پہونچاتے بخلاف ان لوگوں کے جوصوفیہ سے علم اسے خدا تعالیٰ کسی کونفع نہیں پر مقبولیت کے آثار ظاہر ہوتے اوران کے علم

مے مخلوق کو بے حد نفع ہوتا ہے )۔

اور شخ یجی نووی رضی اللہ عنہ اپنے شخ مراکشی رحمہ اللہ کے پاس دشق سے باہراس غرض سے جایا کرتے تھے کہ اس کے سامنے بعض ایسے مسائل پیش کریں جو (درس وغیرہ کے وقت) نقل کرتے ہوئے ان کی بچھ میں نہ آئے تھے۔ پس اگر حفرات صوفیہ اسرار شریعت کوعلاء شریعت سے زیادہ سبچھنے والے نہ ہوتے تو امام نووی ؓ اس جلالت وصحت اعتقاد اور ہزرگ کے باوجود (جوان کوخود حاصل تھی) اپنے شخ مراکشی رحمہ اللہ سے احکام کے بارے میں رجوع نہ کرتے (پس معلوم ہوا کہ صوفیہ کرام رضی اللہ عنہم احکام شرعیہ کو بھی سب سے زیادہ جانتے ہیں)۔

## جامع علم وثمل ہرز مانہ میں ہوتے ہیں

اور (بدخیال ند کرنا چا ہے کہ اب ایسے بزرگ کہاں ہیں یہ بات تو پہلے ہی بزرگوں میں تھی کیونکہ عادۃ اللہ یہ ہے کہ ) جب کوئی بزرگ انتقال فر ماجاتے ہیں ان کی جگہای مقام پرکوئی دوسراشخص نائب ہوجا تا ہےاس لئے کہاصحاب مراتب کم نہیں ہوا کرتے ( بلکہ ہرمرتبہ پر ہرز مانہ میں کوئی ضرورہوتا ہے ) اوراعتقاد انسان کوخود ان کی طرف کھنچ لاتا اور (اس کی برکت ہے )وہ ان کو پیچان لیتا ہے اور اعتراض ونکتہ چینی درمیان میں دیوار بن کر کھڑی ہوجاتی ہے (جس کی نحوست سےمعترض ان کونہیں پیجان سکتا ) پس به بات معلوم ہوگئ کہ حضرات صوفیہ قواعد شریعت پر جے ہوئے ہیں (ان کا طریقه خلاف شریعت ہرگزنہیں )اور اس کا انکار صرف ناقص علماء نے ناقص درویثوں کود کیچے کر کیا ہے ورنہ ہر جماعت میں جولوگ کامل ہیں وہ آپس میں (حجمی ) ا یک دوسرے پراعتراض نہیں کرتے کیونکہ وہ توسب کے سب ایک ہی راستہ پر ہیں۔ چنانچہ جب کوئی ناقص عالم کسی ناقص صوفی کویہ کہتے ہوئے سنتا ہے کہ بندہ کچھنمیں کرتا (بلکہ حق تعالیٰ ہی سب کچھ کرتے ہیں اور بیربات وہ) اس لئے ( کہتاہے ) کہ اس پر اس کا مشاہدہ غالب ہوتا ہے تو ناقص عالم اس سے بیہ کہنے لگتا ہے کہ تو جبری اور

برعتی ہے اسی طرح جب کسی صونی کو یہ کہتے ہوئے سنتا ہے کہ بندہ کسی چیز کا ما لک نہیں تو اس پرا نکار کرنے لگتا ہے (حالا نکہ صوفی جو کچھ کہدر ہا ہے وہ بھی درست ہے ) اور وہ عالم بھی اس کے انکار کرنے میں راہ راست پر ہے کیونکہ ان مسائل کی حقیقت ہے وہ دونوں ناواقف ہیں (ناقص صوفی تو یہ بچھتا ہے کہ جب بندہ کی ملک میں کوئی چیز نہیں تو ہر شخص کے لئے دوسرے کی چیز بلاتکلف طلال ہے اور ناقص عالم یہ بچھتا ہے کہ اس مسئلہ کی حقیقت بس بہی ہے کہ جو اس ناقص صوفی نے بچھی ہے اس لئے وہ اس پر انکار کرتا ہے حالا نکہ اس کا مطلب ہیہ ہے کہ درحقیقت سب چیزیں خدا تعالیٰ کی ملک ہیں بندہ کی ملک کوئی چیز نہیں ، مگری تعالیٰ نے بچھا سباب ومعاملات شریعت میں مقرر فر ما کر بیدہ کی ملک کوئی چیز میرے کسی بندہ کی باس بیر تھی جائے تو دوسرے کو اس کی اجازت کے بخیر اس میں تصرف کرنے کا کوئی جن نہیں اور اگر کوئی ایسا کرے گا تو میں اس کو سرا دوں گا۔ اس حقیقت کے بحصے کے بعد یہ مسئلہ اوکل بے غبار ہے اور اس سے احکام شرعیہ کا ابطال ہر گز لا زم نہیں آتا ) اس کو خو سبحے لو۔

# درولیش کی ابتداءعالم کی انتها

اورامام یافعی رضی اللہ عنہ نے فرمایا ہے کہ میں دس برس تک دو خیالوں میں متر دور ہا ایک خیال مجھ کو فقہاء کے طریقہ کی طرف بلاتا تھا اور دوسرا خیال صوفیہ کے طریقہ کی طرف بلاتا تھا اور دوسرا خیال صوفیہ کے طریقہ کی طرف ، پھر میں اولیاء یمن میں سے ایک شخص سے ملاتو اس نے کشفی طور پر میرے دل کی حالت معلوم کر لی اور کہنے لگے کہ برخور دار من! درویش کی ابتداء عالم کی انتہا ہے (لیعنی صوفی پہلے ہی دن جس مقام پر پہنچتا ہے عالم اخیر درجہ میں اس پر پہنچتا ہے عالم اخیر درجہ میں اس پر پہنچتا ہے ) کیونکہ صوفی کی ابتدا ہے ہے کہ (خدا کے سوا) ہر چیز سے بے رغبت (اور بے التفات) ہوجائے اور تمام عبادات میں حق تعالیٰ کے لئے نیت کو خالص کرے اور اپنی عبادات پر اس سے عوض کا طالب نہ ہواور ریے (مقام) عالم کی انتہا ہے پھر درولیش (اپنی عبادات پر اس سے عوض کا طالب نہ ہواور ریے (مقام) عالم کی انتہا ہے پھر درولیش (اپنی

قست کے موافق درجات قرب اورعطیات الہی میں (اس سے آ گے بھی) ترتی کرتا ہے (اورعلاء ظاہر کواس سے آ گے بچھ نصیب نہیں ہوتا)۔

پھر فرمایا میں چاہتا ہوں کہتم کو اس علم کا پچھٹمرہ دکھلا دوں جس کوتم (حاصل کرنا) چاہتے ہواور درویثی کا ثمرہ بھی دکھلا دوں، پھر انہوں نے اکابر علماء میں سے ایک شخص کو بلا بھیجا کہ (ذرامیرے پاس) تشریف لائے ادرا پنی جماعت کو بیتم دیا کہ اس (کی تعظیم) کے لئے کھڑے نہ ہوں اور نہ (مجلس میں) اس کے لئے (جگہ ک) وسعت کریں، پھروہ (عالم صاحب) آئے تو جوتوں کی جگہ کے سوا اور کوئی جگہ (اپنے لئے) نہ پائی (کیونکہ اہل مجلس میں سے کسی نے ان کوجگہ ہی نہ دی) اور کسی نے ان کی طرف التفات بھی نہ کیا تو وہ (بہت ناراض اور) مکدر ہوئے اور قریب تھے کہ سب کو کافر بنا دیں ۔ پس شخ نے ان سے کہا کہ اے فقیہ! میں اپنے دل میں تیری طرف سے کافر بنا دیں ۔ پس شخ نے ان سے کہا کہ اے فقیہ! میں اپنے دل میں تیری طرف سے ایک بات (رنج کی) پاتا ہوں تو اس عالم نے اپنی دوانگلیوں کو ملا کر کہا کہ میں اپنے دل میں تم سب کی طرف سے دو باتیں پاتا ہوں اور پیٹے موڑ کر ناراض ہوتا ہوا اور شخ کو اور ان کی جماعت کو برا بھلا کہتا ہوا چلا گیا تو شخ نے (میری طرف اشارہ کرکے) فرمایا کہ جس علم کوتم طلب کرنا چاہتے ہواس کا (یہ) ثمرہ (ہے) دیکھ لو۔

پھر انہوں نے درویشوں میں سے ایک درویش کو بلا بھیجا (اور اس کے لئے بھی اپنے خدام کو وہی ہدایت کر دی جو عالم کے لئے کی تھی ) پس وہ آئے اور (آکر) کھڑے ہوگئے اور پہلے تخص کی طرح اس نے بھی (جوتوں کی جگہہ کے سوا) کوئی جگہہ نہ پائی اور (کسی نے اس کی طرف بھی التفات نہ کیا اس نے ) سلام کیا تو ایک شخص کے سوا کسی نے اس کے سلام کا جواب بھی نہ دیا تو وہ بنے اور جوتوں کی صف پر کھڑے ہوگئے اور دویتوں کی صف پر کھڑے ہوگئے اور درویتوں کی صف پر کھڑے ہوگئے اور دویتوں کی صف پر کھڑے ہوگئے میرے دل میں آپ کی طرف سے ایک بات ہے وہ کہنے گئے حضرت والا میں (آپ میرے دل میں آپ کی طرف سے ایک بات ہے وہ کہنے گئے حضرت والا میں (آپ کے سامنے ) حق تعالیٰ سے استعفار کرتا ہوں اور اپنا سرکھول دیا (کہ لیجئے میں مرحاض

ہے) پھرشنے نے (مجھ سے ) فرمایا کہ درویشوں کے طریقہ کا ٹمرہ (بھی ) دیکھ لو۔امام یافعی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ اس کے بعد میں نے درویشوں ہی کا طریقہ اختیار کیا یہاں تک کہ میں ایسا ہو گیا جیسا کہ تم دیکھ رہے ہو۔

# علم بدون عمل کے وبال ہے

پس عزیز من! اس حکایت میں غور کرواور اسی طریقہ میں مشغول ہوجس سے تم
کو پیٹمرہ حاصل ہوجائے۔ اور خبر دارتم ان لوگوں کی طرح مت ہونا جو بدون عمل کے
زیادہ علم حاصل کرنے میں گے ہوئے ہیں ان احادیث پراعتاد کرکے جوعلم کی فضیلت
میں وار دہوئی ہیں مثلاً حضور ﷺ کا ارشاد ہے المعلماء ورثة الانبیاء ورثا الانبیاء کے وارث ہیں۔ یا پیارشاد ہے علماء امتی کا نبیاء بنی اسرائیل کے (میری امت
کے علاء بنی اسرائیل کے انبیاء کے مشابہ ہیں۔ پس تم ان احادیث سے بیمت سمجھنا کہ
بدون عمل کے بھی علم سے فضیلت حاصل ہو سکتی ہے کیونکہ حضور ﷺ نے (بیر بھی)
فرمایا ہے "من از دادے لماولم یزدد ہدی اسم یزددمن الله الابعدا" جس شخص
نے زیادہ علم حاصل کیا اور ہدایت زیادہ نہ پائی (یعنی سے عمل کی توفیق زیادہ نہ ہوئی) تو
وحق تعالی سے زیادہ دور ہی ہوتا جائے گا۔

ل كنزالعمال ، ج: ١٠ ، ص: ١٣٥ رقم ٢٨٦٧٩ و كشف الخفاء ج: ٢، ص: ٨٣ ـ مرتب

ع. قال السيوطي وابن حجررحمهماالله لا اصل له ، كشف الحفاء ، ج: ٢ ، ص: ٨٣ ـ مرتب

ع قال المصحح لعله رواية والافالمشهور زهدا \_(١)

<sup>(</sup>۱) حديث : من ازداد علما ولم يزدد في الدنيا زهدا لم يزد دمن الله الا بعداً ، كنز العمال ، ج: ۱، ص: ۹۳ حديث ۲۹۰۱ و فيض القدير ، نج: ۲، ص: ۲ - مرتب

سی ای طرح علم بلانک کے بارہ میں اور بھی بہت ہی وعیدیں احادیث میں وارد ہوئی ہیں مثلا اسامہ بن زید رضی اللہ عنہ ہے مروی ہے کہ انہوں نے رسول اللہ ﷺ ہے سنا کہ آپ فرماتے تھے کہ قیامت کے دن ایک شخص کولا یا جائے گا بھر جہنم میں ڈال دیا جائے گا تو اس کی آنتیں نکل پڑیں گی۔وہ ان کو لئے لئے ایسا گھو ہے گا جیسا کہ گدھا چکی کو لے کر گھومتا ہے تو دوزخ والے اس پرا کھٹے ہوجا کیس گے اور کہیں گے کہا ہے فلانے!

#### انبیاء کیہم السلام کے حقیقی وارث

اور جاننا چاہئے کہ انبیاء کیم السلام کی وراثت حقیقت میں محدثین ہی کو حاصل ہے جو کہ احادیث کوسند متصل کے ساتھ رسول اللہ ہیں ہیں کر روایت کرتے ہیں جبیبا کہ ہمارے شخ نے فرمایا ہے۔ پس محدثین کورسالت میں کسی قدر حصہ (حاصل ہے کیونکہ وہ وی کفل کرنے والے اوراس کے پہنچانے میں وارث ہیں اور فقہاء ہجب ہے کیونکہ وہ وی کفل کرنے والے اوراس کے پہنچانے میں وارث ہیں اور فقہاء ہجب (القید حاشیہ صفحہ گزشتہ) تیری کیا حالت ہوگی، کیا تو ہم کوئیک باتوں کا تھم اور بری باتوں سے منع نہ کرتا تھا اور خود نہ کرتا تھا اور خود نہ کرتا تھا اور خود نہ کرتا تھا۔

اسامہ کہتے ہیں کہ میں نے حضور ﷺ کو بیفریاتے ہوئے بھی سنا کہ معران کی رات میں چند ایسے لوگوں پر میرا گذر ہوا جن کے لبوں کوآگ کی قینچیوں سے کا ٹاجار ہا تھا میں نے جبریل سے کہا کہ بیکون لوگ ہیں کہاریآپ کی امت کے خطیب ہیں جوالی ہائیں کہیں گے کہ خودان پڑمل نہ کریں گے۔رواہ البخاری وسلم واللفظ لیہ۔

اورایک حدیث میں ہے کہ حضور پہلائے نے فرما یا کہ جو شخص اوگوں کواچھی با تیں سکھلائے اوراپ نفس کو بھول جائے لیتی خود عمل نہ کرے اس کی ایسی مثال ہے جیسے چراغ کی بتی کہ لوگوں کو تو روثنی پہنچاتی ہے اوراپ آپ کو وطلاتی ہے رواہ الطبر انی فی الکبیر واسنادہ حسن انشاء اللہ تعالی کذافی الترغیب ان احادیث سے صاف معلوم ہوتی ہے ان سے وہی علم مراد ہے جس پرعمل کیا جائے اور علماء ہے بھی علمائے باعمل مراد جیں واللہ اعلم۔

( حاشیہ صفحہ بنرا) یہ جانا چاہئے کہ ائمہ اربعہ رضی اللہ عنہم ان فقہاء میں داخل ہیں جو اپنے دلائل کو احادیث و آیات ہے معلوم کر چکے ہیں پس وہ بھی محدثین میں داخل ہیں اور وارث نبی ہونے میں دوسرول ہیں الخضوص امام ابو حنیفہ جو کہ امام اعظم اور سید الفقہاء اور راس الاتقیاء ہیں ، امام صاحب کی نبیت جس شخص نے بید و کئی کیا ہے کہ وہ محدث نہ تھے ، اس نے نہایت تعصب اور افتراء سے کام لیا، یا اس کو حقیقت حال کی خربی نہیں ، امام صاحب کے محدث ہونے کے لئے یہ بات کافی ہے کہ امام شافعی ان کی بابت

تک (احادیث وغیرہ سے) دلائل معلوم نہ کرلیں ان کے لئے یہ درجہ (وراثت نبوت کا) نہیں ہے۔ پس ایسے فقہاء رسولوں کے ساتھ محثور نہ ہوں گے بلکہ عام لوگوں میں (داخل ہوکر) محشور ہوں گے۔ پس حقیقت میں علماء کا لفظ محدثین ہی پرصا دق آتا ہے۔ اسی طرح زاہدین وعابدین وغیرہ بھی جو کہ آخرت (کے طلب کرنے) والے ہیں اگر محدث نہ ہوں گے تو وہ بھی انہی فقہاء کی طرح ہوں گے جو کہ محدث نہیں ہیں پس وہ بھی عام لوگوں کے ساتھ محشور ہوں گے اور محض اپنے اعمال صالحہ کی وجہ سے دوسروں سے متاز ہوں گے جیسا کہ فقہاء کو عام لوگوں سے دنیا میں علم کی وجہ سے امتیاز ہوں ہے جسیا کہ فقہاء کو عام لوگوں سے دنیا میں علم کی وجہ سے امتیاز ہوت ہونے کا) امتیاز ان کو حاصل نہ ہوگا۔

(بقیم حاشیم صفی گزشته) فرماتے ہیں "الناس کلهم عیال ابی حنیفه فی الفقه" کہتمام لوگ فقه میں امام ابو حنیفه فی الفقه" کہتمام لوگ فقه میں امام ابو حنیفه تحییل ہیں اور ظاہر ہے کہ فقہ واجتہاد کے لئے احادیث وآیات واساء رجال، لغت اور ناسخ ومنسوخ وغیرہ متعدد علوم میں ماہر ہونا شرط ہے جو شخص احادیث کا جامع نہ ہوگا وہ فقیہ کیونکر ہوسکتا ہے اور امام صاحب کا فقیدا عظم ہونا جملہ ائر کوشلیم ہے اس سے ان کا محدث ہونا بھی لازم آگیا۔

علامہ شعرائی میزان میں فرماتے ہیں ائسہ السمذاهب هم او تاد الارض وارکان الدین واست اللہ عنهم احمعین۔ ائمہ فدا ہبز مین کے سنجالنے والے اوردین کے ارکان اور شارع علی امته رضی اللہ عنهم احمعین۔ ائمہ فدا ہبز مین کے سنجالنے والے اوردین کے ارکان اور شارع علیہ السلام کے امین ہیں، امت کے حق میں ۔اس سے معلوم ہوا کہ ائمہ اربعہ وراشت نبوت کے درجہ میں دوسروں سے بدر جہافضل ہیں اور علامہ شعرانی نے میزان میں امام ابو صنیف کی طرف سے خالفین کے اعتراضات کو بخوبی ددکر دیا ہے اور فرما دیا ہے کہ امام ابو حنیفہ کے دلائل فد جب کو میں نے خصوصیت کے ساتھ تلاش اور تفتیش سے دیکھا ہے تو مجھ کوان کے مسائل صحیح حدیث یا حسن لذات یا حسن لغیر ہ سے نابت معلوم ہو کے اوروہ قیاس سے اس وقت کام لیتے ہیں جب کہ اس مسئلہ میں کوئی آیت یا حدیث یا تول صحابی موجود نہ ہواور اس میں ان کی کوئی خصوصیت نہیں، بلکہ تمام ائمہ ایسے وقت میں قیاس واجتہاد سے کام لیتے ہیں کیونکہ قیاس صحیح الصول شریعت میں سے ایک اصل ہے والت فیصیل فی المعیزان ۱۲ کام لیتے ہیں کیونکہ قیاس صحیح کو السف صحیل فی المعیزان ۱۲ کام لیتے ہیں کیونکہ قیاس صحیح کمال سے والت فیصیل فی المعیزان ۱۲ کام لیتے ہیں کیونکہ قیاس صحیح کمالے میں کیونکہ قیاس صحیح کمالے میں کیونکہ قیاس صحیح کمالے کو کان کی کوئی خصوصیت نہیں، بلکہ تمام ائمہ ایسے وقت میں قیاس واجتہاد سے کام لیتے ہیں کیونکہ قیاس صحیح کمال کیونکہ قیاس صحیح کمالے کی کوئی خصوصیت نہیں، بلکہ تمام اسمالی کے وقت میں قیاس واجباد کیا کام لیتے ہیں کیونکہ قیاس صحیح کمالے کیں کوئی کوئی خصوصیت نہیں۔

#### ایسے خف کے پاس جانا چاہئے جوسیدھاراستہ بتلائے

جبتم کویہ بات معلوم ہوگی اور تم نے جان لیا کھل کے بغیرعلم کا نفع بہت کم ہوا وعمل کرناتم کواس لئے آسان نہیں کہ تبہارا باطن پا کیزہ نہیں تو تم کوا لیے خص کے پاس جانا چاہئے جوسیدھاراستہ تم کوہتلا دے (جس سے علم پڑمل کرنے کی توفیق نصیب ہو) حق تعالی فرماتے ہیں'' وات والمبیوت من ابواھا (اور گھروں میں ان کے دروازوں سے آنا چاہئے ،جس سے بیمسکلہ معلوم ہوا کہ ہرکام کو قاعدہ کے موافق کرنا چاہئے اور ظاہر ہے کہ کمل کرنا اس وقت تک آسان نہیں ہوسکتا جب تک نفس کورذا کل سے پاک صاف نہ کیا جائے تو بغیراس راستہ کے طے کئے سہولتِ اعمال کی امید کرنا غلط امید ہے ۔

اور شخ عبادہ مالکی رحمہ اللہ ایک مرتبہ سیدی شخ مدین رضی اللہ عنہ سے ملے تو شخ مدین نے ان کی تعظیم نہ کی اور نہ ان کی طرف النفات کیا ۔ شخ عبادہ ؓ نے کہا کہ حضرت اس کی کیا وجہ ہے کہ آپ نے میراحق تعظیم ادا نہ کیا؟ شخ مدین نے فرمایا کہ میں تمہاری تعظیم کس لئے کروں تم مشرک ہو۔ انہوں نے پوچھا کہ میرے مشرک ہونے کی کیا وجہ ہے؟ فرمایا کہ جس حالت پرتم اس وقت ہو (وہ خود تمہارے مشرک ہونے کی دیل ہے) کہ تم (مجھ سے اپنی تعظیم (وکریم) چاہتے ہوا ور اپنے سامنے (مجھ سے ) کہ تم (مجھ سے اپنی تعظیم (وکریم) چاہتے ہوا ور اپنے سامنے (مجھ سے ) کہ خوص صفات (اور حقوق) میں منا زعت کرتا (اور اپنا حصد لگاتا) ہو ور یہ چو ہما ہو کہ خدا کی طرح اس کے لئے بھی تعظیم اور خشوع کیا جائے اس کا اکرام کیو کیا جائے اس کا اکرام کیو کیا جائے اس کا اکرام کیو کیکر کیا جاسکتا ہے بلکہ وہ تو اہانت اور تذلیل کا مستحق ہے۔

پس شیخ عبادہ تھوڑی دہریک خاموش رہے (اور شیخ کے قول میں اور اپنی حالت میں غور کرتے رہے ) پھر جب مجھ میں آگیا کہ واقعی مجھ میں بیمرض موجود ہے کہ میں اپنے کو دوسروں سے بڑا اور افضل سمجھتا ہوں اور ان سے اپنی تعظیم و تکریم چاہتا ہوں تو) پھر بول اٹھے" اشھد ان لا الله الا الله و اشھد ان محمدا رسول الله" میں حق تعالیٰ کی طرف (اس شرک خفی سے) تو بہ کرتا ہوں اور اس وقت (از سرنو) اسلام میں داخل ہوتا ہوں ۔مطلب بیتھا کہ اس وقت سچا اور کامل اسلام اختیار کرتا ہوں کیونکہ اسلام نام ہے اطاعت کا اور حق تعالیٰ کے خاص اوصاف وحقوق میں منازعت نہ کرنے اور اعمال صالحہ کی پابندی کرنے اور اپنے آپ کو خدا تعالیٰ کی مسلمان مخلوق میں سب اور اعمال صالحہ کی پابندی کرنے اور اپنے آپ کو خدا تعالیٰ کی مسلمان مخلوق میں سب سے کمتر شمجھنے کا پس (بیکامل اسلام ان کو اس وقت نصیب ہوا) خوب سمجھلو۔

حق تعالی ہم کو اور تم کو سیدھے راستہ کی ہدایت فرما کیں کیونکہ جس قدر شریعت پرمتنقیم رہوگے اور جتنا شریعت سے ہٹو گے اتنا ہی صراط سے ہٹو گے اتنا ہی صراط سے ہٹو گے ان اور جو صراط سے ہٹے گاوہ جہنم میں گرجائے گا) پس حق تعالی سے استقامت کی درخواست کرتے رہو کیونکہ ہر چیز کی حکومت اس کے ہاتھ میں ہے ہیں۔ ملکوت کل شفی کے

### اشاعت علم مين صحيح غرض

(۲) اور طالب علم کی شان یہ بھی ہونی چاہئے کہ اپنام کو اس غرض سے نہ پھیلائے کہ لوگ اس کی تقد ایق کریں بلکہ اس غرض سے پھیلائے کہ حق تعالیٰ اس کی تقد ایق فرما ئیں گے اگر چہ علت اور (غرض) دونوں صورتوں میں موجود ہے ، مگر وہ غرض جو بندے کے اور خدا کے درمیان میں ہو، جس کا خدا تعالیٰ نے امر فر مایا ہواس غرض سے بہتر ہے جو بندے کے اور مخلوق کے درمیان میں ہو، جس سے خدا تعالیٰ نے منع فر مایا ہو ( کیونکہ پہلی غرض خدا سے ملانے والی اور دوسری جدا کرنے والی ہے ) اور پھینا جو غرض بندہ کو خدا تک پہنچا دے وہ اس سے (بدر جہا) بہتر ہے جو اس کو خدا سے جدا کردے۔

اورای وجہ سے بندہ کے (ہر عمل کے ) ساتھ ثواب وعقاب لگا ہوا ہے (پس جو عمل خدا سے ملانے والا ہے اس پر ثواب اور جود در کرنے والا ہے اس پر عذاب ہوگا۔ پس مخلوق سے کسی قتم کی امید وابستہ نہ رکھنی چاہئے ) کیونکہ امید اور خوف ( کا تعلق ) صرف خدا تعالیٰ ہی سے ہوسکتا ہے۔

اور (بندہ کے لئے) یہ بات کافی ہے کہ تن تعالیٰ صادق ہیں اور ( پچی بات کی ہے کہ تن تعالیٰ صادق ہیں اور ( پچی بات کی ) تقید بین کرنے والے ہیں ( پھر مخلوق کی تقید بین و تکذیب کی پروا کیوں ہو ) اور بیا بات بھی کافی ہے کہ تن تعالیٰ (ہر بات کو ) جاننے والے اور بتلانے دالے ہیں ( پس بیہ اختال ہر گر نہیں ہوسکتا کہ نہ معلوم خدا تعالیٰ کو ہمارے علوم کی خبر بھی ہے یا نہیں کیونکہ وہی تو ہر شخص کو سکھلاتے اور بتلاتے ہیں اور پھران کو علم کیونکر نہ ہوگا )۔

### جب تک دلیل قطعی نه هومباحثه نه کریں

(۳) اور طالب علم کی بیشان بھی ہونی چاہئے کہ جب تک اس کے پاس
(کسی مسلمیں) دلیل قطعی نہ ہواس وقت تک (کسی سے) علمی (مضامین میں) مباحثہ
نہ کرے کیونکہ کاملین کے نزدیک مناظرہ کرنے دالے کے لئے ایک شرط بی (بھی) ہے
کہ جس بات میں وہ مباحثہ (اور گفتگو) کرے اس میں یقین (کا مرتبہ) اس کو حاصل
ہو۔ اور یہ بات انبیاء کیہم الصلوۃ والسلام اور اہل کشف رضی اللہ عنہم کے سواکسی کونھیب
نہیں ہو کتی (اختلافی مسائل میں انبیاء کیہم السلام کو دحی کے ذریعہ سے علم قطعی حاصل
ہو جاتا ہے اور اہل کشف کو کشف صحیح کے ذریعہ سے علم اقناعی نصیب ہوجاتا ہے جس کی
وجہ سے ان کا دل ایک جانب مطمئن اور طبیعت کیسوہوجاتی ہے اور صوفیہ اپنی اصطلاح
میں علم اقناعی کو علم قطعی کہ دیا کرتے ہیں کیونکہ دونوں سے اطمینان قلب میسر ہوجاتا ہے،
میں علم اقناعی کو علم قطعی کہ دیا کرتے ہیں کیونکہ دونوں سے اطمینان قلب میسر ہوجاتا ہے،
اگر چہ اس اطمینان کو جو کہ کشف سے حاصل ہواس اطمینان سے پھی بھی نبیت نہیں جو کہ
دحی سے حاصل ہوتا ہے وحی میں خطاکا اختال محال ہے اور کشف میں ہروقت خطاکا

ا حمّال ممكن ہے۔ چنانچ علامہ نے اپنی تصانیف میں جا بجا اس پر تنبید كى ہے كه اس كو خوب سمجھ لو۔

پس علامہ کی عبارت سے بیشہ نہ کیا جائے کہ اہل کشف کو کشف کے ذریعہ سے وہیا ہی علم قطعی حاصل ہوتا ہے جیسا کہ انبیاء کو وتی سے علامہ کا بیہ ہرگز مقصور نہیں ، بلکہ مطلب صرف بیہ ہے کہ اہل کشف کواختلافی مسائل میں بہت سے بہت ظن یا وہم (کا درجہ) حاصل ہوتا ہے کیونکہ ان کاعلم محض (قیاسی اور) اجتہادی ہے (جس سے انسان کو ایک جانب پر اطمینان نصیب نہیں ہوتا، بلکہ دوسری جانب بھی حق ہونے کا اختال رہتا ہے سوایسے مسائل میں مباحثہ کرنا بالکل فضول ہے کیونکہ جب مناظرہ کرنے والے کوخود ہی بیا دوسرے کو باطل کرنے کی کوشش کرتا ہے ) اور جس کو خدا تعالی توفیق (عمل ) عطا فرما ئیں اس کے لئے وہی مسائل کافی ہیں جو کہ ظاہر شریعت میں محکم (اور مضبوط اور مشفق علیہ ) ہیں اور ان کومناظرہ (ومباحثہ) کی کچھ بھی ضرورت نہیں۔

(ہاں اگرکوئی شخص قطعی مسائل میں کلام کرنے گے اس کے ساتھ مناظرہ ومباحثہ کا کچھ مضائقہ نہیں بشرطیکہ لٹھیت کے ساتھ ہونفسانیت سے ان کے سوادیگر مسائل میں گفتگو کرنا ہے کا رہے ) کیونکہ غذا درست نہ ہونے کی وجہ سے اور نیز ان حکمتوں کی وجہ سے جو کہ حق تعالیٰ کے ارادہ میں ہیں (آج کل اکثر) قلوب اسرار شریعت کے سمجھنے سے مجوب (اور محروم) ہیں (پس صوفی کو جا ہے کہ علائے ظاہر سے مسائل تصوف ، وحدۃ الوجود وغیرہ میں ہرگز مناظرہ نہ کرے کیونکہ یہ مسائل تشفی اور ذوتی ہیں جن کو ہی ہے۔

اور جاننا چاہئے کہ جوشخص تم سے کسی بات میں مباحثہ کرے اور تم نے اس کو بہت کچھ تم عانا چاہا، مگروہ (اپنی رائے سے ) نہیں ہٹا توسمجھ جاؤ کہ وہ (حق تعالیٰ کے ) کسی اسم کے غلبہ (سے مغلوب اور اس) کا ماتحت غلام ہے لے پس وہ تمھاری بات کی

طرف اس وفت تک رجوع نہیں کرسکتا جب تک کہ (اس اسم کے )غلبہ کا زمانہ ختم نہ ہوجائے جیسا کہخودتم بھی اس کی رائے کی طرف اس لئے رجوع نہیں کر <del>سکت</del>ے کہتم بھی اس کی طرح (کسی اسم کے غلبہ سے )مغلوب ہواور ہرشخص کا مقام اس کی بات سے ظاہر ہوجاتا ہے ( یعنی عارف لوگوں کی باتوں ہی سےمعلوم ہوجاتا ہے کہ کون تخص کس اسم کا ماتخت ہے ،اور اس میں خدا تعالی کی کونسی صفت کا ظہور ہور ہاہے بالخصوص اگروہ کسی بات پر پختگی کے ساتھ جما ہوا ہو (تب تو صاف معلوم ہوجا تاہے کہ اس پر فلاں اسم کا غلبہ ہے)اور (وجہاس کی میہ ہے کہانسان کا) ظاہر (اس کے ) باطن کاعنوان ہے توہر شخص جوبات بھی کرتاہے وہ اینے ذوق سے اور کسی باطنی حالت کے غلبہ سے کرتاہے ( کہ پہلے اس کے باطن میں کوئی ذوقی حالت پیدا ہوتی ہے پھر بات چیت کے ذرابعہ ہے اس کا ظہور ہوجا تاہے ) پس جو بات اس کی تمہارے نز دیک باطل ہواس کومشیت الہی کے سپرد کرو( اور مجھو کہ خدا کی یہی مشیت ہے کہ بیشخص غلط راستہ پر رہے ) اور جوبات تمہارے نز دیک حق ہواس میں اس کا اتباع کرو۔اس مضمون کوخوب سمجھ جا وَاور اس برعمل کرو، پھرتم کو بحث ومباحثہ ہے خود ہی نفرت ہوجائے گی )۔

#### طالب علم کے پاس مخفی عمل بھی ہونا جا ہے ۔

لیا گیاص۱۷۳) میں بیان کی ہے، امتر جم

(٣) اورطالب علم کی بیشان بھی ہونی چاہئے کہ وہ ہمیشہ کے لئے علم حاصل کرنے ہی پر کفایت نہ کرے بلکہ علم کے سوا اس کے پاس کوئی (خاص) عمل بھی ہونا چاہئے ۔ جیسے رات کو اٹھنا اور حسب مقد ورصدقہ خیرات کرنا اور ہرنیک و بدآ دمی کی ایڈ ارسانی سے بچنا اور جاننا چاہئے کہ مکر (خفی) کی بید بھی ایک صورت ہے کہ حق تعالیٰ بندہ کوابیاعلم عطافر ماویں جو کھل کا مطالبہ کرتا ہے اور عمل سے اس کومحروم کردیں یا عمل بندہ کوابیاعلم عطافر ماویں جو کھل کا مطالبہ کرتا ہے اور عمل سے اس کومحروم کردیں یا عمل بندہ کوابیاعلم عطافر ماویں جو کھل کا مطالبہ کرتا ہے اور تی ہے ہوری ہے، ہرچے کام بی ایک خاص اسم بی ظہور ہوتا ہے اور اس مسئلہ کی مفعل تحقیق احتر نے حاشیہ "در صفود حصد اول" (ہم ہے عبر کے ساس کاس میں ظہور ہوتا ہے اور اس مسئلہ کی مفعل تحقیق احتر نے حاشیہ "در صفود حصد اول" (ہم ہے عبر کاس میں ظہور ہوتا ہے اور اس مسئلہ کی مفعل تحقیق احتر نے حاشیہ "در صفود حصد اول" (ہم ہے عبر کاس میں ظہور ہوتا ہے اور اس مسئلہ کی مفعل تحقیق احتر نے حاشیہ "در صفود وحصد اول" (ہم ہے عبر کاس میں ظہور ہوتا ہے اور اس مسئلہ کی مفعل تحقیق احتر نے حاشیہ "در صفود وحصد اول" (ہم ہے عبر کاس میں ظہور ہوتا ہے اور اس مسئلہ کی مفعل تحقیق احتر نے حاشیہ "در صفود وحصد اول" (ہم ہے عبر کاس میں ظہور ہوتا ہے اور اس مسئلہ کی مفعل تحقیق احتر نے حاشیہ "در صفود وحصد اول" (ہم ہے عبر کاس میں ظہور ہوتا ہے اور اس میں طور کی کی سے مور کے حاش کی مفال کی تعلق کو اس میں طور کی کی مور کی کاس مطالبہ کرتا ہے اور کی کی سے مور کی کی کردیں کی کی کی کو کی کردیں کردیں کی کردیں کردیں کی کردیں کی کردیں کردیں کی کردیں کردیں کی کردیں کی کردیں کی کردیں کردیں کردیں کردیں کردیں کردیں کی کردیں کردیں

کی بھی توفیق ہوجائے مگراخلاص سےمحروم کر دیاجائے۔

پی جب کی کی اپنی یا دوسرول کی الی حالت ہوتو جان لینا چاہئے کہ اس شخص کے ساتھ مکر اور خفی ) کیا گیا ہے (پس اس کو بہت جلد اپنی حالت کی اصلاح کرنا چاہئے اور خداتعالیٰ کی مخفی تد ابیر سے ہمیشہ ڈرتار ہنا چاہئے (فسلایسامسن مسکسر الله الاالقوم المحاسرون) کے

جبتم اس کو بھھ گئے تو (اب ہر گر علم کو کا فی نہ بھھنا بلکہ اس پر عمل کرنے کی کوشش کو اپنے لئے لازم بھینا کیونکہ) امام شافع گا ارشاد ہے کہ عالم کو چا ہیے کہ اس کے پاس علم کے سواکوئی ایبا مخفی عمل ہو جو اس کے اور خدا ہی کے درمیان ہو ( کسی تیسر ہے کو اس کی مطلق خبر نہ ہو ) کیونکہ (ہر شخص کے ) علم (کا حال) آ دمیوں پر اکثر ظاہر ہوجا تا ہے اور جو علم وعلی میں خلوق پر ظاہر ہوجا گئے اور خرت میں اس سے نفع کم ہوتا ہے اور امام شافعی کا اپنی رات کو تین حصہ کرنا اور ایک حصہ کو تبجد کے لئے مخصوص کرنا بھی اس پر دلالت کرتا ہے کہ کو تین حصہ کرنا اور ایک حصہ کو تبجد کے لئے مخصوص کرنا چا ہیے ) با وجود کیہ امام شافعی رضی اللہ عنہ کا نہ جہ کے علم میں مشغول ہونا صلو قانا فلہ سے افضل ہے۔

اوراس مضمون کوخوب سمجھلو (اورا پناسارا وقت محصیل علم ہی میں صرف نہ کرو)
کیونکہ رات اور دن میں ہروقت کے لئے جدااشغال ہیں کہ اس وقت انہی میں مشغول
ہونا مناسب ہے۔ پس رات کے اخیر حصہ میں تبجدا وراستغفار ہی افضل ہے اور جمعہ کی
ا اور مکر خفی کی حقیقت بیہے کہ تن تعالی امتحان کے طور پر بندہ کوایک نعت عطافر مادیتے ہیں جس کے بہت
سے حقوق ہوتے ہیں مگر بندہ اس نعت کی وجہ سے از انے اور غفلت کرنے لگتا ہے اور اس کے حقوق کو اوانہیں
کرتا پس انجام کاروہ نعت اس کے لئے وہال جان ہوجاتی ہے مثلا بندہ کو علم عطاکیا گیا جس کاحق بی تھا کہ اس
پرعمل کرتا ہمگر وہ محض علم ہی کو اپنے لئے کانی سبجھنے لگا اور عمل سے عافل ہوگیا یا عمل کی بھی تو نیق عطا ہوئی ، مگر
اظلاص نصیب نہ ہوا اور وہ بغیرا غلاص بھی کے عل کو کانی سبجھنے لگا تو بید و نوبی صور تیں سخت امتحان کی ہیں۔ ما امنہ

رات میں رسول اللہ ﷺ پر درو د بھیجنا اور قرآن کی تلاوت کرنا افضل ہے اوراس طرح دوسرے اوقات کو سمجھ لو ( کیونکہ احادیث میں ہروقت کے لئے ایک خاص ذکر بتلایا گیا ہے لیں اس وقت میں وہ ذکر تمام طاعات سے افضل ہے ) چنانچہ جولوگ حق تعالی کی مقرب ہیں وہ اس کا مشاہدہ کرتے اور ہرعبادت میں ایک (خاص) حلاوت پاتے ہیں جب کہ اس کو اس کا مشاہدہ کرتے اور ہرعبادت میں ایک (خاص) حلاوت پاتے ہیں جب کہ اس کو اس وقت میں ادا کیا جائے جو اس کے لئے مناسب ہے اور ان کے سوا جو اور لوگ ہیں وہ تو چوندھی اونٹنی کی طرح ادھر ادھر ہاتھ ہیر مارتے (اور گر بڑ) کرتے رہے ہیں کہ بھی کام ٹھیک کرلیا بھی پھوک گئی۔

اور جبوہ پہلی صورت کے خلاف (خاص عبادت کے وقت میں) دوسرے غیر ضروری کام میں مشغول ہوتے ہیں اس وقت ان کی الیم مثال ہوتی ہے جیسے کوئی شخص جان نکلنے کے وقت علم نحواور لغت میں مشغول ہواوراس کے حاصل نہ ہونے پرغم کرتا ہو(سوظا ہر ہے کہ اس سے زیادہ بیوتوف کون ہوگا پس ہر شخص کو سیجھنا چاہئے کہ نہ معلوم کس وقت اس کی جان نکل جائے تو ہروقت ایسے کام میں مشغول رہے جواس وقت کے مناسب ہے)۔

اورا مام ابو حنیفہ رحمہ اللہ کو انتقال کے بعد کسی نے خواب میں دیکھا تو آپ
سے دریافت کیا کہ خدا تعالیٰ نے آپ کے ساتھ کیا (معاملہ) کیا؟ فرمایا افسوس (علم
کچھ کام نہ آیا کیونکہ) علم کے لئے بہت شرا لکا اور بہت آفتیں ہیں جن سے بہت کم لوگ نیج سکتے ہیں (خواب دیکھنے والے نے) عرض کیا کہ، پھر آپ کی مغفرت کس چیز سے ہوئی؟ فرمایا: کہ ایک تبیح کی وجہ سے (مغفرت ہوئی) جومیں صبح وشام پڑھا کرتا تھا۔ اور اس طرح ائمہ طریق جنید رحمہ اللہ وغیرہ (کوبھی بعض لوگوں نے انتقال کے بعد خواب اس طرح ائمہ طریق جنید رحمہ اللہ وغیرہ (کوبھی بعض لوگوں نے انتقال کے بعد خواب میں دیکھا ہے اور ان کے بھی واب کی خوب سمجھ لو۔

میں دیکھا ہے اور ان ) سے بھی (اس کے قریب قریب جواب) منقول ہے لیے خوب سمجھ لو۔

اس طرح ان کے علوم میں اخلاص نہ تھا نبوذ باللہ مند کے دیکہ خواب میں اکثر جوابات خواب دیکھنے والے کی حالت کے دان کے علوم میں اخلاص نہ تھا نبوذ باللہ مند کے دیکہ خواب میں اکثر جوابات خواب دیکھنے والے کی حالت

#### طالب علم کوچاہئے کہ تق تعالی کے ساتھ ادب کا معاملہ کرے

(۵) اورطالب علم کی یہ بھی شان ہونی چاہئے کہ حق تعالیٰ کے ساتھ ادب کا معاملہ کرے اور جس بات کو جانتا (اور جھتا) ہوائی میں کلام کرے (اور جن باتوں کو نہ جانتا ہوان کو خدا پر چھوڑ دے اپنی طرف سے ان کا مطلب اختراع نہ کرے) پس حق تعالیٰ کے کلام میں جو (آیت) متشابہ ہوائی پر ایمان لائے اور اس (اعتقاد) پر جما رہے کہ حق تعالیٰ اس کا مطلب (خوب) جانتے ہیں اور بغیر تحقیق کے اس میں (غورو) خوض نہ کرے اور عمل کرنے والے کے لئے کتاب اللہ کی محکم (آیات) کا جان لینا کا فی ہے رہی متشابہ (آیات) سو (عمل کے واسطے ان کی کوئی ضرورت نہیں ہے وہ غدا تعالیٰ کے اسرار ہیں پس) اگر اللہ تعالیٰ نے اس کی بصیرت (کے پردہ) کو کھول دیا تو یہ خود ہی اس کا مطلب معلوم کرلے گا مگر (اس وقت بھی یقین کے ساتھ معلوم نہ ہوگا بلکہ) اس میں بھی نزاع اوراختلاف باتی ) رہے گا۔

اور اگر کشف (بصیرت) نہ ہو تو ادب یہی ہے کہ ان میں غور وخوض کر نا اور اپنی سمجھ کے موافق تا ویل کرنا جھوڑ دے اور ہمارے شیخ رضی اللہ عنہ نے فر مایا ہے کہ جو شخص (شریعت میں) غلط بات بنانے سے بچنا چاہے اس کو چاہئے کہ کتاب وسنت کے ظاہر (مطلب) پر نظر مطلب) پر زیا دتی نہ کرے کیونکہ تا ویل بعض فطاہر (مطلب) پر نظر مصفحہ گزشتہ) کے مناسب ہوا کرتے ہیں ۔ تو ممکن ہے کہ یہاں بھی خواب دیکھنے والے کی حالت کے مناسب میہ جواب عطا ہوا ہو ور نہ اگرا لیے جلیل القدر اولیا ، بھی آ فات علم سے محفوظ نہ رہے تو پھر ملاق کا کہاں ٹھکانا ہے۔ ۱۲ متر جم

( حاشیہ صفحہ منرا) یا نظاہر کتاب وسنت میں نص اور مفسراور ظاہر و محکم اور عبارت العص واشارۃ العص وولالۃ العص اقتضاء العص وغیرہ سب داخل ہیں کیونکہ شخ کے کلام میں اس جگہ ظاہر کے مقابلہ میں متشابہ مذکور ہے اور متشابہ کی نبست سے سیسب اقسام ظاہر ہیں خوب مجھ لوعام ناظرین اصطلاحات علمیہ کے جانے کے لئے اصول فقہ کی کتابیں و کیے لیں جن میں بعض کا ترجمہ بھی ہو چکا ہے۔ والنداعلم۔ مترجم بناوٹ (میں داخل) ہوجاتی ہے پس ظاہر (قرآن وحدیث) جوتھم دے اس پر چلتا رہے اور جو بات اس پر منثابہ ہوجائے اس کاعلم خدا تعالیٰ کے سپر دکر کے اس پر ایمان لے آوے ۔ پس بیالیا راستہ ہے جس میں بناوٹ کو ( ذرا ) دخل نہیں ہوسکتا اور حق تعالیٰ کے یہاں اس پر کوئی (الزام اور ) ججت ( بھی ) قائم نہ ہوگی ( کیونکہ متثا بہات کے جانے کا انسان کو مکلّف نہیں کیا گیا۔ پس ان کا نہ جاننا کوئی جرم نہیں ہے )۔

پھراگرکوئی شخص صاحب بصیرت ہوتو وہ حق تعالیٰ کی طرف بصیرت کے ساتھ بلائے گا اور بصیرت ہی سے کلام کرے گا تو وہ بھی بناوٹ سے بری ہے، بلکہ وہ توضیح علم رکھنے والا ہے اور (خود) اہل زینت میں سے ہے (یعنی خدانے اس کوزینت عطاکی ہے جس سے وہ آراستہ ہے) بناوٹ کرنے والوں میں نہیں ہے۔

دین کی جو بات بندہ کومعلوم نہ ہواس میں غور وخوض کرنے سے بچاجائے

پس (تمام تقریر سے) یہ بات معلوم ہوگئ کہ دین کی جو بات بندہ کو معلوم نہ ہواس میں (غورو) خوض کرنے سے رک جانا یہی حق ہے اورا یک مرتبہ (سیدنا) ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ سے ایک آیت کی بابت سوال کیا گیا تو آپ نے (صاف) فرما دیا کہ مجھے معلوم نہیں تو شاید سوال کرنے والے نے اس (جواب) کو مستعد سمجھا (اور تبجب کیا کہ ابو بکر صدیق جیسے بڑے صحابی کو قرآن کی ایک آیت کاعلم نہ ہویہ بعید بات ہے) تو آپ نے فرمایا کہ آگر میں کتاب اللہ (کی تفییر) میں ایسی بات کہوں جو اللہ تعالیٰ کی مراد نہیں ہے تو مجھ پر کون آسان سایہ کرسکتا ہے اور کون کی زمیں مجھ کو اٹھا سکتی ہے، مراد نہیں جو میں اس قابل ہوں گا کہ مجھ کو زمین کے اندرگاڑ دیا جائے۔

پس عزیزمن! آیات قرآنیه واحادیث نبویه کا مطلب بیان کرنے میں زیادہ جرات نہ کرنا چاہئے ) تو (اب سجھ لوکہ )ایسی آیات (یعنی متشابہات) کے معنی میں کلام کرنااس شخص کے سواجس پرحق تعالیٰ کا بیقول صادق آتا ہوجو کہ حدیث قدسی میں وارد

ع الزمر:٤٧٠

ہے کہ "فی یسمع وہی یبصروبی ینطق النے "ک اور کی کوحلال نہیں۔ پس بندہ جس بات کو نہ جانتا ہواس کو جاننے والے پر چھوڑ دے اور (اپنی) فہم سے اس (کے مطلب) کو نہ ڈھونڈ کے کہ (اس صورت میں) اس سے خدا تعالی کی طرف توجہ فوت ہوجائے گا اور اس پر خصہ خداوندی کا اندیشہ ہوگا "وبدالهم من الله مالم یکونو یحتسبون "ک اورخداکی طرف سے ان کے لئے وہ حالت ظاہر ہوگی جس کا ان کو گمان بھی نہ تھا۔

### شريعت كى جوبات معلوم نه مواس پراجمالاً ايمان لا نا جا ہے

(پس شریعت کی جوبات سمجھ میں نہآئے اس پرا جمالاً ایمان لے آنا جا ہے اورا پیٰعقل ہےاس میں کھود کرید نہ کرنا چاہئے )اور حضرات سلف صالحین رضی اللہ عنہم اجمعین کا ایمان ای طرح تھا کہ انہوں نے نور ایمان کی وجہ ہےان ( آیات متشابہات ) کے (حقیقی )علم کوخدا تعالی پر چھوڑ دیا تھااور اس کے ساتھ وہ ان معانی پر بھی ایمان اور تقىدىق ركھتے تھے جوان عبارت سے اس عربی زبان میں بالا تفاق حاصل ہوتے ہیں جس پر (سیدنا)رسول اللہ ﷺ مبعوث ہوئے تھے۔پس جو تخص کہ کشف اوریقین کے درجہ سے قاصر ہواس کے لئے تاویل کرنے سے تسلیم کر لینائی بہتر ہے، کیونکہ اکثر لوگ ل برایک مدیث کا محرام و اجمله بیت که ما بزال عبدی یتقرب الی بالنوافل حتی احببته فإذا احببته فكنت سمعه الذي يسمع به وبصره الذي يبصر به ويده التي يبطش بهاور حله التي یـمشـــی النخ \_ رواہ البخاری( ترجمہ )اورمیر ابند ہ نوافل کے ساتھ میرا قرب حاصل کرتار ہتاہے یہاں تک کہ میں اس کو چاہنے لگتا ہوں اور جب میں اس کو چاہنے لگتا ہوں تو میں اس کے کان بن جا تا ہوں جن ہے وہ سنتا ہے اور آئھ بن جاتا ہول جن سے وہ ر کھتا ہے اور ہاتھ بن جاتا ہول جس سے وہ پکڑتا ہے اور پیر بن جاتا ہوں جس ہے وہ چلتا ہے الخے بیرحدیث بھی متشابہات میں سے ہے جس کا مطلب خدا ہی کومعلوم ہے بعض عارفین نے پیمطلب بیان کیا ہے کہ حق تعالیٰ اس کے افعال کی الین نگہبانی کرتے ہیں کہ وہ وہ ی کام کرتا ہے جوخدا کومحبوب ہوتا ہے اور بیہ مقام مرادیت ہے اامنہ ) خدا تعالی کی مراد سمجھنے کے اہل نہیں ہیں کیونکہ وہ جہالت میں گرفتار ہیں اور اپنے حظوظ نفسانیہ کی وجہ سے خدا تعالی کا کلام سمجھنے سے (بہت) دور ہو گئے ہیں اور جس محض کی ایک حالت ہواس کوحق تعالی نے (متثابہات میں کھود کرید کرنے پر) بہت سخت دھم کی دی ہے چنانچ فرمایا ہے۔"فیامیا البذین فی قبلو بھم زیع فیتبعون ماتشابہ منه ابت خاء البفتنة و ابتہ خاء تاویلہ و ما یعلم تاویلہ الا الله "لیکن جن لوگوں کے دلوں میں کجی ہے وہ قرآن کی متثابہ (آیت) کے پیچھے پڑتے ہیں فتنہ پردازی کی غرض سے اوراس کا مطلب معلوم کرنے کے حالانکہ اس کا مطلب خدا کے سواکو کی نہیں جانا۔

#### كلام الله كےمعانی سجھنے كانسخه

پس جوکوئی معانی کلام اللہ کے بیجھنے پر واقف ہونا چاہے اس کو چاہئے کہ تن تعالیٰ نے جو باتیں مشروع فرمائی ہیں لیمی تقوی اور عمل وغیرہ ان کواس طرح بجالائے جیسا کہ حضرات ائمہ رضی اللہ عنہم بجالاتے تھے تو (انشاء اللہ ) اس کے لئے بھی ان معانی کی معرفت کا دروازہ کھل جائے گا۔ کیونکہ اس وقت حق تعالیٰ خود اس کی تعلیم کو اپنے ہاتھ میں لے لیس گے۔ اور اگر اپنے آپ اس کو سکھلائیں گے کسی دوسرے کا محتاج نہ چھوڑیں گے ) چنا نچے تن تعالیٰ کا ارشاد ہو اتق واللہ و یعلمکم اللہ کے ادرتم خداسے ڈرتے رہواور اللہ تعالیٰ (خود) تم کو تعلیم دیں گے اورجس شخص کے لئے خدا تعالیٰ معلم ہوں وہ (ضرور) ان باتوں کو سجھ جائے گا جو خدا تک پہونچانے والی ہیں۔ اور تمام باتیں اس کے سامنے ایس (واضح) ہوجائیں گی کہ پچھ بھی گنجلک ندرہے گی)۔

#### متشابه میں متعدد جہات کا احمال ہوتا ہے

اور جاننا چاہئے کہ جس شخص کوحق تعالیٰ متشابہ کی تاویل (اور مطلب بتلا دیتے

لے ال عمران:٧

ع البقرة:٢٨٢

ہیں اس کو بھی اس معرفت ہے محکم ہی کاعلم حاصل ہوتا ہے (متشابہ کاعلم نہیں ہوتا کیونکہ جو سطلب اس کی سمجھ میں آئے گا اس کے اعتبار سے متشابہ کو متشابہ کہنا ہی صحیح نہیں گریہ احتمال باقی ہے کہ شایداس میں اور بھی کوئی جہت ہوجو اس کی سمجھ میں نہ آئی ہو، پس جو مطلب اس کے لئے محکم ہے اس سے متشابہ کا تشابہ ) زائل نہ ہوگا ، کیونکہ جو عالم (متشابہ کی) تاویل کاعلم حاصل کرتا ہے وہ بہت سے بہت ایک جہت سے اس کی تاویل جان لیتا ہے نہ کہ ہر جہت سے اور متشابہ میں متعدد جہات کا احتمال ہوتا ہے (توایک جہت معلوم ہوجانے سے یہ وعوے نہیں کیا جاسکتا کہ اب اس کے حق میں یہ آیت متشابہ نہیں رہی بلکہ بہت سے بہت یہ کہا جاسکتا کہ اب اس کے حق میں یہ آیت متشابہ نہیں رہی بلکہ بہت سے بہت یہ کہا جاسکتا ہے کہ جو مطلب اس کو معلوم ہوا ہے اس کے اعتبار سے متشابہ نہیں رہی باقی جو جہت اس کو معلوم نہیں ہوئی اس کے کا ظ سے اس کے حق میں بھی وہ متشابہ ہی ہے۔

### نمحكم متثابه بوسكتاب نمتثابه محكم

پی محکم محکم ہی ہے اور متشابہ متشابہ ہی ہے ان میں کوئی اپنی حالت ہے ہٹ نہیں سکتا ( یعنی نہ محکم متشابہ ہوسکتا ہے نہ متشابہ محکم ) اور سے بات ہم نے اس لئے کہی ہے تا کہ کوئی پیہ خیال نہ کرے کہ جب ایک عالم نے وہ مطلب معلوم کرلیا جس پر متشابہ کے الفاظ اس شخص کے حق میں (صاف) دلالت کررہے ہیں جس کا حصہ اس کے سمجھنے میں تھا تو اب وہ متشابہ ہونے سے نکل جائے گا سو (خوب سمجھلو کہ ) ہے بات اس طرح نہیں ہے بلکہ متشابہ اب بھی اپنی اصلی حالت پر ہے باوجود ایسا مطلب جان لینے کے بھی جس کی طرف وہ الفاظ اس شخص کے حق میں راجع ہو سکتے ہوں جس کا اس کے سمجھنے میں حصہ تھا ( کیونکہ ہم بتلا چکے ہیں کہ جس کی کومتشا ہہ کی تا ویل معلوم ہوتی ہے وہ ایک ہی جہت ہے معلوم ہوتی ہے تو دوسری جہات سے وہ اب بھی متشابہ ہی رہا)۔

# بعض الفاظ ومضامين جن ميں بدون علم كےغور وخوض نہيں كرنا جاہئے

اوراب ہم بعض وہ الفاظ ومضامین بیان کرنا چاہتے ہیں جن میں اکثر بدون علم کےغور وخوض کیا جاتا ہے، پس منجملہ ان کے (ایک تو) ان حروف (کے معانی) میں گفتگو کرنا ہے جوسورتوں کے اوائل میں نہ کورہوتے ہیں ( جیسے الم اور تھ میعض وغیرہ جن كوحروف مقطعات كہاجا تاہے۔ دوسرے ) آسان دنیا پر خدا تعالی کے نزول فرمانے یر کلام کرنا اور خدا تعالی اور فرشتوں کا صف باند ھے کر آنا اور خدا تعالیٰ کا بادل کے سائیانوں میں آنا اوراستواء علی العرش کے معنی اور قدم اور وجہ اورید جنب (وغیرہ) کے معنی اور خدا تعالی کا (بنده کی طرف )ایک ہاتھ یا دو ہاتھ آنااور دوڑ کرآنا اور بنده مؤمن کے دل کا خدا تعالیٰ کوسانا اور اس کے دونوں ہاتھ کشادہ ہونا اور حق تعالیٰ کے قول لمن خلقت بیدی اور تحری باعیننا کے معنی اور قلب کارحمٰن کی انگیوں میں ہے دو انگلیوں میں ہونا اورآسانوں کا خداکے دائے ہاتھ میں لیٹا ہوا ہونا۔ اور خدا تعالی کے دونوں ہاتھوں کا یمین مبارک ہونا اورخدا تعالیٰ کا (بندوں کے ) ساتھ ہونا اور ہنسنا اور خوش ہونا اور تعجب اور بشاشت ظاہر کرناا ور دیکھنا اور جاننا اور گفتگو کرنا اور اس کے لئے حدا درمقدار ( کا بعض نصوص میں ) ندکور ہونا اور اس کاراضی ہونااور غصه کرناوغیر ه وغیرہ ( یہ ہیں وہ الفاظ جن کےمعانی میں بدون سمجھے گفتگو کی جاتی ہے ) پس بیالفاظ اور جوان کے مثل ہوں ان ہے ذات خداوندی کی خبر دی گئی ہے خدا تعالی نے (خود ) اپنی ذات کی نسبت ان الفاظ کو بیان فرمایا ہے اور دلائل عقلیہ ان سب کو ( ظاہری معنی کے اعتبار سے خدا کی شان میں ) محال قرار دیتی ہیں۔

پس اگر (ان الفاظ کا) سنے والامسلمان ہے اورنظرعقلی رکھتا ہے وہ تکلف کر کے ان میں تاویل کر ہے گا کیونکہ وہ اپنی عقل کے ساتھ تھمبرا ہوا ہے ( کہ جہاں اس کی عقل جا کر تھمبر تی ہے وہیں وہ بھی تھمبر جا تا ہے اورعقل ان الفاظ میں تاویل کئے بغیر نہیں رہ سکتی ،اس لئے وہ بھی تاویل کرنے پرمجبور ہوجا تا ہے ) اوراگر سننے والے کا دل

(نور) ایمان سے منور ہو چکا ہے تو وہ خدا کے علم پر حوالہ کر کے اب سب با توں پر ایمان کے آوے گا اور اس کے ساتھ وہ ان معانی کو بھی سمجھے گا جو ان الفاظ ید وعین ، واصبح وغیرہ میں موجود ہیں (ان کی بالکلیہ فی نہ کرے گا)لیکن جب تک حق تعالیٰ اس کی بصیرت (کا پر دہ) نہ کھول دیں اور کشفی طور پر ان الفاظ کی مراد نہ بمجھے لے اس وقت تک (ان معانی کی) نسبت (خداکی طرف) اجمالاً کرے گا۔

کیونکہ حق تعالیٰ نے ہررسول کواس کی قوم ہی کی زبان میں (احکام دے کر)
ہیجا ہے بیخی جن الفاظ پراس کی قوم نے بیا تفاق کرلیا ہے کہ متکلم جب اپنی مراد کوسامح
تک پہنچانا چاہے تو فلاں فلاں معانی کوان الفاظ سے تعبیر کرنا چاہئے تورسول کو بھی انہی
معانی اور الفاظ کے ساتھ بھیجا جاتا ہے (بینہیں ہوسکتا کہ اس کی قوم ایک لفظ سے ایک
معنی بھی ہواور خدا تعالیٰ اور رسول اس سے کسی دوسر مے معنی کا قصد کرلیں پس (آیات
واحادیث متشابہات میں وہ معنی نہیں بدل سکتے جن پر الفاظ کی دلالت (لغة) ہورہی ہے
اگر چہ (ہم کو) بینہ معلوم ہو کہ ان معانی کی نسبت (خداکی طرف کیونکر کی جائے کیونکہ
نسبت کا مجہول ہوناکسی عبارت سے معنی کے مفہوم ہونے میں خلل نہیں ڈ التا۔

اییا بکشرت ہوتا ہے کہ ہم ایک عبارت کے الفاظ اور معانی کو الگ الگ جان لیتے ہیں ،گرنست نہ معلوم ہونے کی وجہ ہے اس کی حقیقت اور اصل مراد واضح نہیں ہوتی ، کیونکہ بعض مرتبہ متعلم ایک لفظ کو معنی حقیق میں استعال کر کے اس کے لازم کا قصد کر لیتا ہے ، اب اگر وہ لازم ظاہر ہے تو مقصود جلدی سمجھ میں آ جا تا ہے اور اگر مخفی ہوا تو بہت غور کرنے کے بعد مطلب سمجھ میں آتا ہے اور بعض دفعہ کچھ بھی سمجھ میں نہیں آتا لیکن اگر متعلم کی فصاحت وبلاغت مسلم ہو بھی ہوتو اس کے کلام کوغیر فصیح اور لغوکوئی نہیں کہ سکتا ، بلکہ اس کو استاد فن کا کلام سمجھ کر شرح کرنے کے دریے ہوتے ہیں اور جب کوئی شخص اس کی شرح کردیتا ہے تو عام طور پر اس کی مدح کی جاتی ہے کہ فلاں شخص بہت ذہین اور زباندان ہے کہ استادوں کے کلام کوخوب سمجھتا ہے )۔

پھر(اس طرح) ہارے پاس شریعت آئی (جس میں بعض باتیں ہاری سمجھ سے باہر ہیں مثلاً پیرکہا گیا ہے ) کہ حق تعالیٰ فلاں فلاں صفات (سمع وبصر وحیاء وغضب وغیرہ ) کے ساتھ متصف ہیں اور ہم کوتواتر سے اوراس زبان کےمحاور ہ سے جس میں وہ شریعت نازل ہوئی ہےان الفاظ کےمعنی معلوم ہیں پھرحق تعالیٰ نے ان معانی کواپی ذات کی طرف منسوب بھی کیا ہے کہ ( مثلا ) خدا کے دو ہاتھ ہیں دوا نگلیاں ہیں اور داہنا ہاتھ ہےاوراس کےسوااور باتیں بھی ہیں جن کا ذکراو پرآ چکا ہےاور حق تعالیٰ نے اپنی بیصفت بھی بیان کی ہے کہ جب بندہ صدقہ کرتا ہے توصدقہ سے خدا کا غصہ بچھ جاتا ہے اور(باوجود یکہ)ان سب (الفاظ) کے معنی ہماری سمجھ میں آتے ہیں ( مگر )اللہ تعالیٰ کی طرف (ان کی) نببت ( کرنے کی صورت ) معلوم نہیں ( کہاس کی ذات کی طرف کس طرح ان کومنسوب کیا جائے ۔ پس ) ہراس انسان پر جو کہ منجانب اللہ اس شریعت کا مكلّف بنایا گیا ہےان سب پرایمان لا نا (اور بیاعتقا درکھنا ) واجب ہے( كہان الفاظ کا جومطلب خدا کی شان کے لائق ہے میں اس پر ایمان لاتا اور خدا کے کلام کوسیاسمجھتا ہوں اگر چہ پوری طرح وہ میری سمجھ میں نہیں آیا ، کیونکہ بادشا ہوں کے کلام کا ) ان کے در باری ہی بخو بی سمجھا کرتے ہیں۔

#### جوبات ہم کومعلوم نہ ہواس میں عقل سے تا ویل نہ کریں

اور (درحقیقت) بیسب با تیں عقل کی رسائی سے باہر ہیں ہاں اگر تاویل کر کے اپنی سمجھ کے موافق کوئی بات بنالی جائے تواس وفت عقل ان کو قبول کر سکتی ہے (مگر) پھر (انصاف بیہ ہے کہ )ان کو (محض) ایمان کی وجہ سے قبول کرنا (تاویل عقلی کے بعد ماننے سے) زیادہ بہتر ہے کیونکہ وہ ایسے احکام ہیں جن کوخدا تعالیٰ نے اپنی ذات کے لئے بیان فرمایا ہے کہ وہ ایسا ہے (اوراس کی بیصفت ہے) باوجود یکہ (بیہ بھی معلوم ہے کہ ) خدا کے مثل کوئی چیز نہیں (اور نہ وہ کسی کے مثل ہے) پس خدا تعالیٰ نے معلوم ہے کہ ) خدا کے مثل کوئی چیز نہیں (اور نہ وہ کسی کے مثل ہے) پس خدا تعالیٰ نے

اپی طرف ان (اوصاف) کے منسوب کرنے کاعلم پوری طرح ہم کونہیں دیا تو ہمارا میہ بھھ کران کو قبول کر لینا کہ حق تعالیٰ خود ہی (ان کی حقیقت) جانتے ہیں اس سے اچھا ہے کہ ہم ایک مخلوق کے بیان پر یعنی عقل کے (تاویل پر)ان کو قبول کریں کیونکہ جو شخص عقل کے علم کواس بات پر مقدم کرے جو کہ خود خدا نے اپنے لئے بیان فر مائی ہے وہ بہت ہی اندھا ہے۔

پس (اسلم طریقہ یہی ہے کہ جو بات ہم کو نہ معلوم ہوا پی عقل سے اس میں تاویل نہ کیا کریں کیونکہ ممکن ہے کہ ہم اپنی عقل سے خدا کی ذات پرکوئی ایساتھم لگا دیں جواس کی شان رفیع کے لائق نہیں ہے ) اس مقام پر (خوب) غور سے کام لو ۔ کیونکہ یہ (نفیس) مضمون کسی کتاب میں (غالب) تم کو نہ ملے گا۔ اور ہم نے کسی قدروہ علوم جن کو سمجھنامقام ولایت کے ساتھ مخصوص ہے اپنی کتاب "تنبیه الاغنیاء علی قطرة من بحدور علوم الاولیاء" میں بیان کرد نے ہیں (اگرزیادہ تحقیق کا شوق ہو) تواس کو دکھا و۔

# حضرات انبیاء کیہم السلام کے گنا ہوں کی حقیقت پر

# کلام کرنے میں زیادہ غوروفکر نہ کریں

(۲) اوراس کی بیشان بھی ہونی جاہئے کہ (حضرات انبیاء علیہم السلام کے گناہوں کی حقیقت پر کلام کرنے میں (زیادہ غورو) خوض نہ کری بالخصوص (تمام) رسولوں کے باپ (حضرت) آدم علی نبینا وعلیہ وعلی المرسلین الصلوۃ والسلام کے گناہ کی صورت میں کیونکہ اس میں غوروخوض کرنا کامل وارثان (انبیاء) یعنی اولیاء (اللہ) کے ساتھ مخصوص ہے۔اس کئے کہ وارث کواپنے مورث کے مقام (اورمرتبہ) سے علمی طور

پر (پھی) تعلق ہوا کرتا ہے اگر چہ ذوتی طریقہ سے اس مقام کے ساتھ متلبس نہ ہوا ہو (پس) وارثان انبیاء کے سواد وسروں کو ان کے مقامات میں کلام نہ کرنا چاہئے ) کیونکہ انبیاء علیم السلام سے ان کے مرتبہ کے مناسب پچھ مواخذ ات ہوا کرتے ہیں جن کو بجز ان کے اور ان کے وارثین کے دوسر انہیں سجھ سکتا اور ہمارے لئے (بس) یہی کافی ہے کہ ان کی عظمت شان ورفعت احوال کا اعتقاد رکھیں اور ان (کے مؤاخذ ات) کو کامل سے کامل حالت پر محمول کریں صلی اللہ علیہ وسلم۔

اور (اس تقریر پریاعتراض نہ کیا جائے کہ ان باتوں میں غور وخوض ہے منع کرنا (بڑے) نقص (کا سبب) ہے جس سے قرآن (کا) عجمی ہو( نالازم آ) جائے گا کہ گویا (اس میں ہم کو) ایسی بات کے ساتھ خطاب کیا گیا ہے جس کوہم نہیں سمجھ سکتے (اور جس بات کو مخاطب سمجھ نہ سکتاس کا بیان کرنا عبث ہے اور خدا کی طرف فعل عبث کی نسبت محال ہے) کیونکہ ہم (اس کے جواب میں) یہ کہیں گے کہ حق تعالیٰ نے (یہ بھی) ارشاد فر مایا"ف اسٹ لمو ااھل المذکران کنتم لا تعلمون" کی کہا گرتم کی بات کونہ جانے ہوتو اہل علم سے (اس کو) دریافت کرلیا کرو (جس سے معلوم ہو گیا کہ شریعت کی بعض با تیں ایسی بھی ہیں جن کو عوام نہیں جانے اور خواص جانے ہیں تو ایک بات اگر عوام کی بھی میں نہ آسکتاس سے قرآن کا عجمی ہونا اور خطاب کا عبث ہونالا زم نہیں آتا۔

ا اس میں علامہ نے ایک مسئلہ اختلافی کا فیصلہ کیا ہے کیونکہ مقامات انبیاء کے بارے میں بعض صوفیہ کا یہ قول ہے کہ عارفین ان کو بجھ سکتے ہیں ۔ بعض کا قول ہے کہ نبی کے مقام کو نبی کے سواکوئی نہیں بجھ سکتا ، علامہ کے فیصلہ کا حاصل ہیہ ہے کہ اولیاء کا ملین کومقامات انبیاء کا علم اور تقنور تو ہوسکتا ہے مگر ذوق حاصل نہیں ہوسکتا۔ خلاصہ بید کہ اجمالی سیر ہوجاتی ہے وصول اور رسوخ نصیب نہیں ہوتا۔ الحمد لللہ کہ احقر متر جم کو بھی ایک بارخواب میں یہی فیصلہ بتا یا گیا تھا المامنہ۔

**٢** الإنبياء :٧

بیاشکال اس وقت لازم آسکتا ہے جب کہ ان باتوں کوکوئی بھی نہ بھتا ہو، کہ ور ان کے سجھنے والے اولیاء اور علاء راتخین ہی ہیں اور ہم کو ان کی اتباع کا امرکیا گیا ہے کیونکہ وہ انبیاء کے (کامل) وارث ہیں اور اسرار الہی پرحق تعالیٰ کے امین ہیں پس جب وہ کوئی بات بیان کریں اس کا ماننا ہمارے اوپر واجب ہے۔

# كناه حضرت آدم عليه السلام كي تحقيق

پس (قصد آدم علیه السلام میں) اول توتم بیس جھو کد آدم علیه السلام نے بیہ جو کچھ کیا قضاء وتقدیر کی وجہ سے کیا جو (مجھی) ٹل نہیں سکتی اور (اسی دلیل سے) آدم ملحملیہ السلام موسی علیہ السلام کی خاب آگئے تھے۔

آ چنانچے سلاطین کے کلام میں بہت با تیں ایس ہوا کرتی ہیں جن کوخواص سلطانی اور مقربان ایوانی سمجھ لیتے ہیں عام لوگوں کو وہاں تک رسائی نہیں ہوتی اوراس سے ان کے کلام کا عبث ہونا کسی عاقل کے نز دیک لا زم نہیں آتا اوراس میں حکست میہ ہے کہ اس کے ذریعہ سے مخلوق کے درجات کا تفاوت طاہر ہوجا تا ہے، کہ کون مقرب ہے، کون دور ہے، کون محرم اسرار ہے، کون ہزمرہ اغیار ہے، فافہم ۱۲ مترجم

علیہ السلام نے (جواب میں) فرمائی کے پاس گفتگو ہوئی۔ موی علیہ السلام نے (حضور ﷺ فراتے ہیں کہ آوم اورموی علیہ السلام میں حق تعالیٰ کے پاس گفتگو ہوئی۔ موی علیہ السلام نے (حضرت آوم علیہ السلام ہیں کہا کہ تم ہی آوم ہوجس کو خدانے اپنے ہاتھ سے پیدا کیا اورا پی روح اس میں پھوکی اور فرشتوں سے اس کو تجدہ کرایا اورا پی جنت میں رکھا تھا، پھرتم نے اپنی خطاکی وجہ سے (سب) لوگوں کو زمین پر لا ڈالا۔ آوم علیہ السلام نے (جواب میں) فر مائیا کہ تم ہی وہ موی ہو کہ خدانے تم کو اپنی رسالت اور کلام سے ممتاز فر مایا اور تم کو (تو رات کی ) الواح عطافر مائیا کہ تم ہی وہ موی ہو کہ خدانے تم کو اپنی رسالت اور کلام سے ممتاز فر مایا مقرب کیا۔ بتلا کو خدات الی الی کے بات جیت کے وقت مقرب کیا۔ بتلا کو خدات الی نے تو رات کو میری پیدائش سے کتنے سال پہلے کھا ہوں علیہ السلام نے فر مایا کہ تا ہوں کہ ان کہ بال کہ اللہ میں مال تو آوم علیہ السلام نے فر مایا کہ نے تو رات میں یہ بھی ( کھا ہوں) پیایا ہے ( کر نیمیں) " عصصی آدم وجسے فیصوی " ( آوم نے اپنے رب کی نافر مانی کی لین گئل گئے ) موی علیہ السلام نے فر مایا کہ بال رفیس میضمون اس میں پاتا ہوں) آوم علیہ السلام نے فر مایا تو کیا تم جھی کو اس بات پر ملامت کرتے ہوکہ میں رفیس می شعمون اس میں پاتا ہوں) آوم علیہ السلام نے فر مایا تو کیا تم جھی کو اس بات پر ملامت کرتے ہوکہ میں

دوسرے انہوں نے اس درخت کے کھانے نے سے (حکم الہٰی کی) بے حرمتی کا قصد نہ (بقیم مالہٰی کی) بے حرمتی کا قصد نہ (بقید حاشیہ صفحہ گزشتہ) نے ایسا کام کردیا جس کی بابت خدا تعالیٰ نے میری پیدائش سے چالیس سال پہلے لکھ دیا تھا کہ میں ایسا کروں گا (سیدنا) رسول اللہ ﷺ نے (بیقصہ بیان کرکے) فرمایا کہ بس آ دم علیہ السلام موی علیہ السلام پر (جمت میں) غالب آگے احدواہ مسلم کذا فی المشکو ہ۔

اس مقام پرایک سوال ہوتا ہے وہ یہ کہ آ دم علیہ السلام نے جو جواب دیا ہے اس سے لازم آتا ہے کہ پیمرکن گناہ کرنے والے کو بھی ملامت نہ کی جایا کرے کیونکہ چرخض یہی جواب دے کرغالب آسکتا ہے کہ میری تقدیر میں یہی کھا ہوا تھا۔ اس کا جواب ہیہ ہے کہ گناہ کرنے والے کو دنیا میں تو بہ سے پہلے ملامت کرنا چونکہ مفید ہے ، اس لئے جائز ہے جس سے مقصود یہ ہوتا ہے کہ تم کو اس گناہ سے تو بہ کرنی جیا ہے اور تو بہ کرنے کے بعد دنیا میں بھی ملامت ناجائز ہے جہ جائے کہ عالم آخرت میں سوموی علیہ السلام نے آ دم علیہ السلام کو ایسے وقت میں ملامت کی تھی جب کہ دہ اپنی خطا ہے تو بہ کر بھے اور و نیا سے عالم آخرت میں پہو چی تھے سواس وقت ملامت سے بچر شرمندہ کرنے کے کئی فائدہ نہ تھا۔ اس لئے آ دم علیہ السلام جبت میں عالب آگے۔

دوسری وجہ فرق کی بیر معلوم ہوتی ہے کہ بظاہر آ دم علیہ السلام کے کلام سے بیر مفہوم ہوتا ہے کہ ان کو اپنی خطا سے پہلے بیہ بات منکشف ہوگئ تھی کہ میری تقدیم میں درخت کا کھانا لکھا ہوا ہے اس لئے گو بظاہر جھے اس سے منع کیا گیا ہے مگر منظور حق بہی ہے کہ میں اس کو کھالوں اس لئے تقدیم کے انکشاف سے مغلوب ہوکر انہوں نے ایسا کیا تو اس حالت میں بوجہ غلبہ حال کے وہ مغلوب تھے اورا پیے مغلوب تھے کہ ممانعت کی طرف التفات نہ ہوا۔ پس وہ ایک درجہ میں معذور تھے اور دوسر بے لوگ جو کچھ گناہ کرتے ہیں وہ انکشاف نقدیم سے مغلوب ہوکر کرتے ہیں اس لئے وہ معذور نہیں۔ پس مغلوب ہوکر نہیں کرتے ہیں اس لئے وہ معذور نہیں۔ پس مغلوب ہوکر کرتے ہیں اس لئے وہ معذور نہیں۔ پس آ دم علیہ السلام قابل ملامت نہ تھے اور دوسر سے گناہ گار قابل ملامت ہیں اور غلبہ حال اولیاء کی طرح انبیاء کرام علیہم السلام پر بھی ہوا کرتا ہے جیسا کہ حضور ہے تھے ذمانہ فتر ق دمی میں فرط غم سے مغلوب ہوکر اسپنے کو پہاڑ کے ایسالام پر بھی ہوا کرتا ہے جیسا کہ حضور ہے تھے۔

ر ہابیہ سوال کہ پھر آ دم علیہ السلام پرعماب کیوں ہوا سو بات بیہ ہے کہ'' حسنات الا ہر ارسیمات المقر بین' مقربان بارگاہ سے بعض دفعہ الی بات پر بھی مواخذہ ہوجا تاہے جود دسروں کے حق میں قابل مواخذہ کیا تھا ، بلکہ یہ فعل ایک صحیح تا ویل (اور اجتہادی دلیل) کے ساتھ آپ سے صادر ہوا جس میں (اس درخت کے) کھانے کے وقت آپ نے نے رضاء الہی کا قصد کیا تھا اور یہ صورت بعض اولیاء عارفین کو بھی پیش آیا کرتی ہے۔اگر آ دم علیہ السلام کو بھی پیش آگئ ہوتو کیا تعجب ہے۔

#### تاً ومیل میں غلطی کرنے والا گناہ گارنہیں

جب تم یہ بات جان گئے تو (اب سمجھو کہ ) جو تخص تا ویل کے ساتھ خطا کرے وہ اس تعل کے ارتکاب کے وقت گناہ گارنہیں ہوتا کیونکہ تا ویل کی وجہ سے ( اس کو ) شبہ (پیدا) ہو گیا ہے کیکن وہ کام کر چکنے کے بعد (جب)اس کوخودیہ بات معلوم ہوجائے کہ میری تاویل غلط تھی تو (اس وقت )وہ اس بات کامستحق ہے کہ (یوں کہا جائے کہ ) بیشخص اینے دل میں (خودکو) گناہ گار (سمجھتا ) ہےاورلسان ( زبان ) ظاہر بھی اس پر یمی تھم لگائے گی ( گو باطن میں عنداللہ وہ اب بھی گنہگا رنہیں کیونکہ غلطی اجتہادی میں حق تعالیٰ کے نز دیک گناہ نہیں ہوتا ) پس اس شخص کی مثال اس مجتمد جیسی ہے جوکسی وقت (بقيد حاشيه صفح گزشته) نهين موتى؟ مرچند كداس صورت مين آدم عليدالسلام غلبهٔ حال كي وجد عدور تھے، گریہ غلبہ اس لئے ہوا کہ انہوں نے اپنے کشف پر النفات کیا اگراپنے کشف پر النفات نہ فر ماتے تو اس قدرغلبهٔ حال ند ہوتا ۔ سوممکن ہے کہ الی بات پر مواخذہ ہوا ہو کہتم نے صریح تھم کے ہوتے ہوئے اپنے كشف پرالنفات بى كيوں كيا؟ بلكه جب نقذير كا انكشاف ہواتھا اس كويير كهدكر نال دينا چاہيے تھا كه بياتو کشف ہے اور ادھر حق تعالیٰ کی صرح ممانعت ہے جھ کو صرح تھم کے ہوتے ہوئے اپنے کشف پر اعتماد مذکر نا چا ہے مگر ظاہر ہے کہ بیہ خطا ایک نہیں جس کو گناہ کہا جاو مے محض ایک لغزش ہے اور غلطی اجتہادی جس پر مجہتد کو ا یک ثواب ملا کرتا ہے چنانچہ آ دم علیہ السلام کوبھی اس خطا اجتہادی کا ثواب پیدملا کہ ان کوحق تعالی کی صفت غفور وتواب ومنتقم وغیرہ کا پہلے صرف علم ہی تھااس کے بعدان صفات کا کامل ظہوران پر ہو گیا۔ واللہ اعلم ۱۲ مترجم۔ لے خلاصہ بیر کہ گناہ وہ ہے جو بقصد مخالفت ہوا ور جو کام محبت اور اخلاص اور طلب رضا پر بنی ہوا ور تلطی ہے ا یک خلاف مرضی کا م کوموا فتی مرضی کے سجھے لیا جائے وہ گناہ نہیں ۔ پس آ دم علیہ السلام کی خطا دوسری صورت میں داخل ہے اور پہلی صورت ہے وہ کوسوں دور تھے۔واللہ اعلم ١٢ مترجم۔ مسئلہ میں اپنافتوی سے بھے کربیان کرے کہ اس مسئلہ میں تھم شرعی یہی ہے (سوظا ہرہے کہ اس زمانہ میں اس کوخطا اور غلطی کرنے والانہیں کہا جاسکتا) اور دوسرے وقت دلیل سے اس کو بیہ بات معلوم ہوگئی کہ اس نے (مسئلہ فہ کورہ میں )غلطی کی ہے تو لسان ظاہر اس پر یہم لگائے گی وہ اب دلیل (واضح ہوجانے) کے وقت (فتوی سابق میں )غلطی کرنے والا ہے اس سے پہلے وہ غلطی کرنے والا نہ تھا ( کیونکہ پہلے تو اس نے جو پچھ کیا تھم شرعی سمجھ کرکیا تھا پس بہی صورت انبیاء کیم السلام کی لفزشوں کی ہے کہ عین لفزش کے وقت ان کو خاطی نہیں کہا جاسکتا ، بلکہ اس وقت چونکہ تاویل کی وجہ سے وہ اس کوموافق رضاء اللی سمجھ ہوئے ہوتے ہیں ان کافعل داخل اطاعت ہوتا ہے ہاں لفزش واقع ہو تھینے کے بعد جب ان کو اپنی غلطی پر سفیہ ہوجا تا ہے اس وقت وہ اپنے کو خاطی سمجھنے لگتے ہیں ۔ اس بعد جب ان کو اپنی غلطی پر سفیہ ہوجا تا ہے اس وقت وہ اپنے کو خاطی سمجھنے لگتے ہیں ۔ اس

اورسیدی قطب ربانی ابومدین شعیب رضی الله عنه نے جو کہ (ملک .....)
مغرب کے شخ ہیں فرمایا ہے کہ اگر آ دم علیہ السلام کو درخت کھانے کے وقت یہ معلوم ہوجاتا کہ وہ (اس کی بدولت) زمین کی طرف اتار ہے جا کیں گے اور (اس کے بعد) ان کی بشت سے تمام انبیاء اور مرسلین علیہم الصلوۃ والسلام پیدا ہوں گے تو وہ اس کی بیرکت دیکھ کرتمام درخت کو کھالیتے اور اس میں سے پھے بھی باقی نہ چھوڑتے ) آ دم علیہ السلام کی معصیت حق تعالیٰ کے (علم) غیب میں ان کے لئے سراسر نعمت (اور منت ) تقی تو ریوں کہنا چاہئے کہ ) اس کی ظاہر صورت بظاہر معصیت تھی اور باطنی صورت رحمت تھی یعنی اہل سعادت کے تی میں باتی اہل شقاوت (کے تی میں تو رحمت نہیں کی بداہ نہیں ہے اسی طرح ہم بھی ان کی پرواہ نہیں خرتے (پی ان کی پرواہ نہیں ہے اسی طرح ہم بھی ان کی پرواہ نہیں کرتے (پی ان کے حق میں رحمت نہ ہونے سے کوئی قص لازم نہیں آتا)۔

ل مگرظا ہرہے کہ جس خطا ہے زباندار تکاب میں انسان خاطی ند ہووہ معصیت اور گناہ میں کی طرح داخل نہیں ہو کتی ، بلکہ وہ تو اس کی مصداق ہے \_

اور میں نے اپنے شی اللہ عنہ کو بھی اس (مسله میں) ایک عجیب تقریر کرتے ہوئے سنا ہے جس کو میں بیان کردینا چاہتا ہوں کیونکہ اس میں آدم علیہ السلام کی (غایت درجہ) تعظیم (ظاہر ہوتی) ہے اگر چہ اکثر افہام کے لئے اس میں دفت اور دشوار می (کا سامنا) ہے کیونکہ وہ اسرار (الہی) کے اشارات ہیں جن کا سجھنا محققین عارفین کے لئے مخصوص ہے ۔ شیخ رضی اللہ عنہ نے فرمایا ہے کہ حق تعالی کا آدم علیہ السلام کو (تمام) اساء کی تعلیم دینا اشارۃ اس کو مقتضی تھا کہ وہ (اس) درخت کو کھالیس (کیونکہ جن چیز دل کے نام اور آٹار وخواص ان کو بتلائے گئے شھان کی پوری حقیقت کا انکشاف اس پرموقوف تھا) اور اگر وہ اس درخت کو نہ کھاتے تو (خدا تعالیٰ کے) کا انکشاف اس پرموقوف تھا) اور اگر وہ اس درخت کو نہ کھاتے تو (خدا تعالیٰ کے) ارادہ سابق کی نافر مانی لازم آتی حالا نکہ ارادہ (الہی) کی نافر مانی میں ارادہ (الہی) کی نافر مانی کرتا ہے تو صرف تھم (شرعی ) کی نافر مانی کرتا ہے (ارادہ تقدیری کی نافر مانی بھی کہیں کرسکتا) کیونکہ کوئی ذرہ بدون ارادہ خداوندی کے نہیں ہل سکتا ہے۔

اور (نیزتعلیم اساء سے اس درخت کے کھانے کی طرف اشارہ) اس لئے بھی (تھا) کہ وہ اساء (جو آ دم علیہ السلام کو بتلائے گئے تھے) جن میں پیالہ اور پیالی اور کلہاڑا اور کلہاڑا کی اور بسولا اور چکی اور ہل وغیرہ تمام آلات ( داخل ) تھے، سب کے سب مادی اشیاء ہیں ۔جو اس جگہ کے (کسی طرح) مناسب نہ تھیں جہاں آ دم علیہ السلام ( اس وقت موجود ) تھے ( یعنی جنت ) اور آ دم علیہ السلام جانتے تھے کہ ان ( اساء ) کے بتلا نے سے (حق تعالی کا) مقصود سے کہ ان چیز وں کو استعال میں لا یا جائے اس لئے وہ اس جگہ پر پہنچنے کے منتظرر ہے جو ان کی خلافت کامکل اور کمال حکومت کا موقع ہے وہ اس جگہ پر پہنچنے کے منتظرر ہے جو ان کی خلافت کامکل اور کمال حکومت کا موقع ہے

<sup>(</sup>بقیه حاشیه صفحه گزشته) گر خطا گوید و را خاطی مگو درشو د پرخون شهیدا نرا مشو خون شهیدان رازآب اولی تراست این خطااز صدصواب اولی تراست ۲۱مترجم

لے اس سے بظاہر شیخ علی خواص رضی اللہ عنہ مراد ہیں ۱۲ متر جم۔

م يتقرير مسكد تقدير كي طرف داجع بجس كوخود حضرت آدم عليه السلام في موى عليه السلام كم مقابله ميس

تا كه (وہاں پہنچنے كے بعد) وہ ارادہ پورا ہوجائے جس كے لئے خدا تعالی نے آ دم عليہ السلام كوخلا فت عطا فر مائی تھی كہ ان كے ذر بعد سے بينوع انسانی ظاہر ہو (اوراس پر احكام اللی كانزول ہواوراس طرح انسان مظہراتم صفات الہيكا ہوجائے )۔

اوروہ پیجی جانتے تھے کہ فرشتوں کا (مجھ کو )سجدہ کرنا (بیمیرامنیہائے قرب نہیں ، بلکہ ) بیرتومحض ان کی اس بات کا کفارہ تھا جوانہوں نے انسان کے بارہ میں کہی تھی کہ آ دم علیہالسلام اوران کی اولا دکوفسا دخون ریزی کی طرف منسوب کیا تھا،اوریپہ بھی جانتے تھے کہ مجھ (کو پیدا کرنے) سے (خداتعالیٰ کا) مقصودیہ ہے کہ عبدیت (اور بندگی ) کواور ان حقوق کو بجالا یا جائے جن کا شان ربوبیت تقاضا کرتی ہے اور بندگی ذلت اور عاجزی ( کا نام ) ہے اور وہ (عالم ) سفلیات ( یعنی زمین ) ہی میں ا دا ہو سکتی ہے(عالم علویات یعنی آسان میں رہ کرا دانہیں ہوسکتی )اور نیز لوح محفوظ کو دیکھ کروہ بھی جان چکے تھے کہ ان سے انہی کی صورت یرا یک مخلوق کا ظاہر ہونا ضروری ہے چنانچہ عالم الذرمين جب كرحق تعالى نے پہلاء بدلينے كے لئے (چيونى كى صورت ميں) آدم علیہ السلام (کی بیثت) سے مخلوق کو ظاہر کیا تھا اس وقت خدا تعالی نے بیرمخلوق ان کو د کھلا دی تھی اور اسی وقت انہوں نے (سیدنا) رسول اللہ ﷺ کا مرتبہ بھی معلوم کرلیا تھا اور داؤد علیہ السلام کو بھی دیکھاتھا جن سے اس خلافت کی رونق ایک زیادہ بات کے ساتھ ظاہر ہونے والی تھی کہان کو تھم اور تصرف بہت عام ہوا (حتی کہ پرندے اور پہاڑ اور درخت بھی ان کے لئے منخر کئے گئے تھے )اور (اس وقت ) آ دم علیہ السلام نے ان یر بیا کرام بھی کیا تھا کہ اپنی عمر کا ( کچھ ) حصہ ان کو ہبد کر دیا تا کہ اس کے ذریعہ ہے ان کی حکومت کامل ہوجائے ( غرض ان کواپنی اولا د کاعلم بھی حاصل تھا اور اس کو د کیچے کرطبعی محبت بھی پیدا ہوگئ اس لئے وہ اس کے مشاق تھے کہ کسی طرح جلدی اس جگہ پہنچوں **(بقیمه حاشیه صفحه گزشته )** بیان فرمایا تھا اور احقرنے حاشیه گذشته میں اس کی تفصیل اپنی بساط کے موافق بخو بی کردی ہے فراجعہ ۱۲ مترجم۔

جہاں بیاولا دمجھسے ظاہر ہوگی ) کے

پس جب آ دم علیہ السلام کے سامنے بیر حقائق متعارض ہو کر ظاہر) ہوئے ( کدایک درخت کے کھانے سے ممانعت بھی ہے اور دوسری طرف محل خلافت پر پہو نچنا اس کے کھانے یرموقوف بھی ہے ) تو زبان حال نے بیاشارہ کیا کہ جس درخت ہے ان کوممانعت کی گئے ہے اس کا ذکران کے سامنے اس کئے کیا گیا ہے کہ (اس کے شمن میں ) بندگی اور احتیاج کے حل کی طرف اتر نے کا حکم ہے کیونکہ اگر حق تعالیٰ ان کو اس درخت کا پیتە نەبتلاتے تو و ہ اس کو ہرگز نہ کھا سکتے ، بلکہ انہوں نے اس کے اس کو کھایا کہ وہ پیجھتے تھے کہ اس کے کھانے ہے منع کرنے میں (دریردہ) کھانے کا حکم (تکوینی ہے تو گویاحق تعالیٰ نے ان سے بیفر مایا تھا کہ اگرتم اس درخت کو کھاؤ گے تو میں تم کو (جنت ے) تہمارے دارالخلافت کی طرف بھیج دوں گا اوروہ حق تعالیٰ کے ارشاد "انی جاعل فى الارض حليفة "ملى سي يقيني طوريربيجان يك يق كدان كوجنت سي نكل كرزيين کی طرف ضرور جانا ہے اس لئے انہوں نے جلدی کی اور نزول کے وقت ( ظاہری ) سبب پر یعنی اینے نفس (کی رائے) پراعتاد کیا اور اپنے اس فعل پروہ حق تعالیٰ کی طرف سے مدح وثنا کے خواہاں تھے کیونکہ انہوں نے (اس وقت )مطلوب (الہی) کی طرف سبقت کی تھی (اوراینے دل میں بیسمجھے ہوئے تھے کہ چونکہ میں حق تعالی کے مطلوب کو یورا کرر ہاہوں اس لئے امید ہے کہ حق تعالی اس فعل میں میری مدح فرما کیں گے، مگر بجائے مدح کےان کو مذمت کی سزادی گئی۔

اورحق تعالی نے ان کی بابت بیفر مایا کہ وہ اپنی جان برظلم کرنے والے اور بہت

ا کیں آ دم علیہ السلام نے مخلوق کو جنت سے نہیں ٹکالا، بلکہ اولا دہی نے ان کو جنت سے ٹکالا ہے کونکہ جنت میں بیاولا دبیدا نہ ہو سکتی تنبی اس لئے اپنی اولا د کے ظاہر ہونے کی محبت میں آ دم علیہ السلام نے زمین پرآنے کا سامان کیا۔واللہ اعلم ۱۲ مترجم۔

بھولے تھے کہ خدا کے سامنے اپنے اختیارے کام لیا قبل ازیں کہ ق تعالیٰ خوداس کام کواپنے آپ کرویتے انہوں نے (ظاہری) سبب پراعتا دکیا والسلام علاوہ ازیں آدم علیہ السلام سے اس درخت کا کھانا محض بھول چوک میں ہوا ہے چنا نچہ ق تعالیٰ کا ارشاد ہے "ولے مدعه دناالی آدم من قبل فنسی ولم نجد له عزما" (اورہم نے آدم علیہ السلام سے پہلے ایک عہدلیا تھا تو وہ بھول گئے اورہم نے ان کے لئے عزم نہیں یایا) ہمارے شخ رضی اللہ عنہ کا کلام ختم ہوا۔

اور قطب ربانی سیدی ابوالحن شاذ لی رضی الله عند کا ارشاد ہے کہ حق تعالی شانہ نے آ دم علیہ السلام کوز مین کی طرف محض اس لئے اتارا تھا کہ ان (کے مقامات) کی بھیل فرمادیں کیونکہ (حضرات) انبیاء علیم السلام جب ایک حالت سے دوسری حالت کی طرف منتقل ہوتے ہیں تو دوسری حالت پہلی حالت سے اکمل ہوا کرتی ہے کیونکہ ان کی ترقی دائی ہے (جو بھی منقطع نہیں ہوتی) پھر بھی تو وہ ترقی قرب اور خصوصیت (کی صورت) سے ہوتی ہے اور بھی ذلت و مسکنت (کے ہیرایہ) میں اور یہ ذصوصیت (کی صورت) سے ہوتی ہے اور بھی ذلت و مسکنت (کے ہیرایہ) میں اور یہ فلاموں کی صفرت ذلت و مسکنت ہی ہے ۔ پس آ دم علیہ السلام کو اس (خطاکی وجہ سے فلاموں کی صفت ذلت و مسکنت ہی ہے ۔ پس آ دم علیہ السلام کو اس (خطاکی وجہ سے دوسم کی بندگی نصیب ہوئی ایک قرب سابق کی (صورت میں) دوسرے آئندہ کی تکلیف کی (صورت میں) پس اس واقعہ کی وجہ ہے تی تعالیٰ کا ان پر بڑاا حسان ہوا اصورت اس (مضمون) کو (خوب) سجھ لواور (انبیاء پر) انکار کرنے سے بچتے رہو کیونکہ وہ تاہ اس (مضمون) کو (خوب) سجھ لواور (انبیاء پر) انکار کرنے سے بچتے رہو کیونکہ وہ تاہ و برباد کرنے والی چیز ہے اور اس کا وبال تم پر (ضرور) پڑے گا۔

بس خلاصہ بیے کہ آ دم علیہ السلام کا اس درخت کے کھالینے کی طرف سبقت

ا پس اس میں تو شک نہیں کہ آ دم علیہ السلام سے خطا ہوئی، گر دیکھنا یہ ہے کہ اس کا منشاء کیا تھا سومنشاء اس کا سرا سرمحبت وعشق اور مرا د خدا وندی کی طرف سبقت کرنا تھا سواس کو گناہ نہیں کہہ سکتے بیر محض لغزش اوراجتہا دی خلطی تقی ۱۲مترجم۔

کرنااس غرض سے تھا کہ حق تعالی کے علم میں جو بات مقدر ہو چکی ہے اس کو پورا کردیں ، پھر صریح اجازت ملنے سے پہلے اس کام میں پیش قدمی کرنے پر انہیں عمّا ب ہوا ا ورحکمت الٰہی اس کو مقتضی نہ تھی ( کہ ان کو صرح کا جازت دی جاوے ) کیونکہ (جس کا م ہے حق تعالی منع فر ما دیتے ہیں وہ براہوتا ہے اور ) اللہ تعالیٰ برے کام کا حکم نہیں فر مایا کرتے (اس لئے حکمت کا مقتضا یہی تھا کہ آ دم علیہ السلام بدون خدا تعالیٰ کی اجازت کے اس درخت کو کھا کیں تا کہ اس ذر لیہ سے ان سے عمّا ب وغیر ہ بھی ہوجوان کی ترقی کا سبب ہے اور اپنے کل خلافت ریجی پہنے جائیں جوان کی پیدائش سے اصل مقصود تھا) اور مخلوق کے اور یوق تعالی کی جحت ہمیشہ تا مرہتی ہے تا کہ اس کا کمال وفضل ظاہر ہو۔ یں آ دم علیہ السلام ہے جو کچھ ہوا اگر چہ مراد الہی کے موافق ہوا مگر چونکہ بدون صریح اجازت کے ہوااس لئے خدا کوان پرعتاب وغیرہ کاحق ہرطرح حاصل ہے اور نیز اس کئے بھی کہ بندہ کا مرتبہ ہمیشہ (پنجر) قبر کے پنچے رہتا ہے (اس کئے اس کو ا پنے غلاموں کے اوپر پورا اختیار ہے اورای لئے باوجود یکہ آ دم علیہ السلام جانتے تھے کہ جو کچھ ان سے ہوا وہ الی مضبوط تقدیری وجہ سے ہوا جو بھی ٹل نہیں سکتی تھی (گر)انہوں نے یہعرض کیا "ربنا ظلمنا انفسنا وان لم تغفرلنا وترحمنا لنكونن من المحسرين علما علمارے يروردگار! تهم نے اپني جانوں ير (واقعي بزا)

#### گناه گار بیعذر نہیں کرسکتا کہ میری تقذیر میں ایساہی تھا

اوراگرحق تعالی اپنے بندوں کی طرف وہ مخالفت اورمعصیت کی نسبت نہ فرما ئیں توان پرخدا کی جمت غالب نہ ہوسکتی (پس جمت قائم کرنے کے لئے گناہ ہونے کی نسبت مخلوق کی طرف کر دی اور نسبت صحیح کرنے کے لئے قدرے ارادہ اختیار بھی

ظلم کیا اوراگرآپ ہماری مغفرت اور ہم پر رحت نہ فر مائیں گے تو یقیناً ہم خسارہ پانے

والوں میں ہوجا ئیں گےاھ۔

اس کو دیدیا جس کے بعد اب کوئی بیے عذر نہیں کرسکتا کہ میری تقدیر میں تو یہی لکھا ہوا تھااس لئے میں مجبورتھا جیسا کہ شیطان مردود نے کہا اور ذرا ( ملعون ) ابلیس کی حالت اور حق تعالیٰ کے ساتھ مباحثہ کرنے میں ان کی شرارت تو دیکھو کہ خدا تعالیٰ سے کہنے لگا آپ مجھے سجدہ ( آدم ) کا تھم کیونکر فرماتے ہیں جب کہ مجھ سے سجدہ کا صادر ہونا آپ کومنظور ہی نہیں اورا گرمیر ہے واسطے اس ( کام ) کوآپ چا ہے تو ضرور ہوجا تا پس ( وہ مردودا پنی اس گتا خی اور ) بے ادبی کی بناء پر ملعون و مبغوض قرار دیا گیا ( اور سیدنا آ دم علیہ السلام اپنے غایت ادب کی بناء پر برگزیدہ اور مقبول بنائے گئے ہے۔

گناه گرچه نبو د اختیار ما حافظ تودرطریق ادب کوش که هرگناه من است

# كناه بوسف عليه السلام كي شخفيق

''مجھ'' ہے ہی ہوتا ہے اا مرت۔

ع يوسف:٢٤ ه يوسف ٥٠

علیہ السلام نے اس سے برے مطلب کا ہرگز ارادہ نہیں کیا تھا) اور تمام سورت میں (بھی) کی جگہ رینہیں آیا"ان و راودھاعن نفسھا" کی یوسف علیہ السلام نے معاذ اللہ اس سے اپنا مطلب نکالنا چاہا تھا اگر ایسا ہوتا توحق تعالیٰ اس کو بھی ضرور بیان فرماتے جیسا کہ زلیخا کا قول صاف بیان فرمایا ہے )۔

اوراس بارہ میں شخ فخرالدین رازی رحمۃ اللہ علیہ نے اپنی تفسیر میں پوری طرح کلام کیا ہے اس کود مکھ لینا چاہیے اور بعض عارفین رحم اللہ نے کشفی طور پر (سیدنا) پوسف علیہ السلام سے ملاقات حاصل کی اوراس تفسیر ( مذکورہ بالا ) کوآپ سے بیان کیا تو آپ نے فرمایا کرتم سے مہتے ہواوراس آیت سے تی تعالیٰ کی یہی مراد ہے اھ۔

#### كشف فيحيح كي حقيقت

اور جاننا چاہئے کہ جو باتیں اولیاء (کرام) سے بطریق کشف کے ایک منقول ہوں جن میں اللہ تعالیٰ کی تعظیم اوراس کے آ داب اورا نبیاء کے آ داب ( نہ کور ) ہوں ہم ان کو مانتے اوران کا اجاع کرتے ہیں کیونکہ اس امت کے لئے ( اسرار کی ) تعلیم (بذریعہ کشف کے ) باقی ہے ( ہاں ) احکام کا مشروع کرنا باقی نہیں ( اس لئے کہ تشریع کا درواز ہ تو وتی کے منقطع ہوجانے سے بند ہوگیا ) اورجا ننا چاہئے کہ احکام شرعیہ اپنی عزت ( وعظمت ) کی وجہ سے بطریق کشف کے ثابت نہیں ہوسکتے اور ( نیز ) اس وجہ سے بھی کہ اگر یہ ورواز ہ کھولا گیا تو احکام میں باہم ( بہت زیادہ ) اختلاف واقع ہوگا اور معیان کشف کی کر ت سے شریعت کا انظام بگر جائے گا ( ہر شخص آئے دن کشف کا اور معیان کشف کی کر ت سے شریعت کا انظام بگر جائے گا ( ہر شخص آئے دن کشف کا عباد ناالمحلصین ه (۲) ای طرح ہم نے بیسف علیا اسلام کی حفاظت کی تا کہ چھوٹی اور ہوئی ہوئم کی بدی کوہم ان سے دور رکھیں بے خکہ وہ ہمارے ہر گزیدہ بندوں میں سے تھے۔ اس آیت سے صاف معلوم ہوتا ہو کہاں واقعہ میں سیرنا پوسف علیا السلام سے نہ کوئی چھوٹا گناہ ہوا نہ بڑا۔ پس بیکہنا بعید ہے کہ انہوں نے زیائی کی طرف ارادہ وقصد کیا تھا المام

<sup>(</sup>٢) يوسف: ٢٤

دعوی کرے گا اور نئے نئے احکام بیان کرے گا)۔

جب یہ بات معلوم ہوگئ تو (اب سمجھو کہ) یہ عارفین ہی وہ لوگ ہیں جو خدا تعالیٰ کے کلام کو (اچھی طرح) سمجھتے ہیں کیونکہ جب ان کو کئی قبل میں شک واقع ہوتا ہے اس وقت وہ کشف صحیح کی طرف رجوع کر لیتے ہیں جو کہ کتاب وسنت کے خلاف نہیں ہوتا ،اس لئے کہ عارفین پرخی تعالیٰ جو پچھ منکشف کرتے ہیں وہ اس وقت تک اس کا اعتبار نہیں کرتے جب تک شریعت کے موافق نہ ہو (پس کشف صحیح جس کوخدا کی کا اعتبار نہیں کرتے جب تک شریعت کے موافق نہ ہو (پس کشف صحیح جس کوخدا کی طرف سے مانا جا سکتا ہے وہی ہے جو شریعت کے موافق ہو ) ورنہ اس کو پھینک دیتے ہیں کیونکہ وہ (کشف جو کہ خلاف شریعت ہو محض) جہالت ہے اور جہالت کوئی چیز نہیں (اس لئے اس کا پچھی اعتبار نہیں)۔

#### ولى خلاف شرع امور كاحكم نبيس كرسكتا

اور جانا چاہئے کہ و لی ایس بات کا کبھی علم نہیں کرسکنا جوتشریعی طور پراس کے رسول کی شریعت کو منسوخ کرنے والی ہولیکن کبھی کوئی خاص صورت ایسی ترتیب کے ساتھ اس کوالہام ہوجاتی ہے جو کہ اس مجموعی ہیئت کے ساتھ شریعت میں معین نہ تھی اگر چہ ہر جز وکو (الگ الگ) دیکھا جائے تو وہ (پہلے ہے) مشروع تھی تو اس کی حقیقت صرف اتن ہے کہ اس ولی نے چندا مور مشروعہ کو باہم دگر ایک دوسر سے سے ملاکر ان میں ترکیب دے دی ہے یا الہام کے ذریعہ سے اس کے لئے بیر ترتیب پیدا ہوگئ ہے اور شریعت میں میہ مجموعی صورت ظاہر نہ ہوئی تھی، سواتے فعل سے بید ولی شریعت سے اور شریعت میں ہواجس کا وہ مکلف ہے کیونکہ شارع نے اس کو بیا جازت دی ہے کہ ایک کوئی بات مشروع کر دے (جس کا ہر ہر جز وشریعت کے موافق ہوا ور مجموعی صورت کا وجود پہلے سے شریعت میں نہ ہو) چنا نچہ حضور شکھ کا ارشاد ہے "من سن سنه کا وجود پہلے سے شریعت میں نہ ہو) چنا نچہ حضور شکھ کا ارشاد ہے "من سن سنه کا وجود پہلے سے شریعت میں نہ ہو) چنا نچہ حضور شکھ کا ارشاد ہے "من سن سنه کا وجود پہلے سے شریعت میں نہ ہو) چنا نچہ حضور شکھ کا ارشاد ہے "من سن سنه کا وجود پہلے سے شریعت میں نہ ہو) چنا نچہ حضور و شکھ کا ارشاد ہے تشف یاا جہاد کرے اگو تو شارع علیہ السلام نے بیان کر دیا ہے کہ ولی (وغیرہ) کو (اپنے کشف یاا جہاد ہے)

کوئی نئ بات ایجاد کرنا جائز ہے، گریہ شرط ہے کہ وہ کسی شرعی حکم کے خلاف نہ ہو، بس انبیاء (کے علوم) سے اولیاء کا حصہ اس قدر ہے (اس سے زیادہ وہ پچھ نہیں کر سکتے ۔ پس جو درویش خلاف شرع امور کا ارتکاب کرتا ہو سمجھ لو کہ وہ جھوٹا ہے ولی ہر گزنہیں ہے ) خوے سمجھ لو۔

> خطاءا نبیاعلیہم السلام کے متعلق محقق خودغور کرنے کی بجائے عارف سے بوچھے

اورای قبیل ہے وہ امور ہیں جوسیدنا ابراہیم علیہ السلام کے متعلق ہیں کہ (مثلا) انہوں نے جھوٹ بولا تھا اورا سے ہی بعض امور سیدنا لوط علیہ السلام اور سیدنا لوط علیہ السلام کے متعلق ہیں جن سے انبیاء مبرا اور منزہ ہوتے ہیں اور ناقص الفہم لوگ جو کچھان کی نبیت سمجھتے ہیں اس ہے وہ پاک ہیں (سوایسے امور میں کم فہموں کو زیادہ غور دفکر نہ کرنا چاہئے بلکہ محقق عارف ہے ان کو پوچھ لینا چاہئے ) اور ہم اس وقت ان سب باتوں کے بیان کے در پے نہیں ہیں کیونکہ اس میں گفتگو بہت طویل ہے ، مگر ہم نے جس قدر بیان کر دیا ہے اس سے بقیہ امور جو کہ بیان نہیں ہوئے تم کو متنبہ کر دیا ہے (کہ جس طرح آ دم علیہ السلام کے قصہ میں عارفین کی پیچھیق ہے جس سے ان کی عفت نابت ہوتی ہے ای طرح تمام انبیاء کی لغزشوں میں ان کی تحقیق علاء ظاہر سے بلند تر ہے ، گابت ہوتی ہے ای طرح تمام انبیاء کی لغزشوں میں ان کی تحقیق علاء ظاہر سے بلند تر ہے ، اور اللہ تعالی تم کو ہدایت کر بے لی تم کو ابنیاء کی خطاؤں میں زیادہ غور فکر نہ کر چاہئے ) اور اللہ تعالی تم کو ہدایت کر بے اور وہی نیک بندوں کا مددگار ہے۔

#### احكام كى علت دريافت نهكريس

(2) اورطالبعلم كى بيشان بھى ہونى چاہئے كدوہ جب تك السمى مجهد كامقلد

ل عبارة الكتاب في هذا المقام هكذا و من شانه انه ما دام مقلد اللشارع او المحتهد الخ ولكني لم افهم وجه قوله مقلدا للشارع فان مقلد الشارع بلاو اسطة انما هو المحتهد وله ان يسأل عن علل الاحكام وفروقها لتفريع المسائل عليها فلعله من سهو النا سخين فلذاتركته في التراجمة فافهم ١٢مترجم

ہاں وقت تک کمی علم کی علت یا دو حکموں کے درمیان میں فرق دریافت نہ کرے کہ ایسا کرنا اس کے لئے مناسب نہیں کیونکہ تفریع مسائل کے بارہ میں زمانہ دراز سے علم اپنی انتہا کو پننچ چکا ہے اور اس زمانہ کے لوگوں کا انتہائی مرتبہ یہ ہے کہ وہ متقدمین کے اقوال کو بھے لیس (اجتہاد کی المبیت اب کسی میں نہیں ہے )خصوصا جب کہ حالت یہ ہے کہ بلاء (عام نازل ہونے ) کی وجہ سے قلوب پریشان اور دین (کی حالت) غیر درست ہے۔ اس کوخوب بھے لو۔

## بدون علت معلوم کئے عبادت کرناز یادہ افضل ہے

اور جانناچا ہے کہ جس عمل کے لئے شریعت نے اپی طرف سے کوئی علت
بیان نہیں فرمائی اس سے تعبد محض مقصود ہے اور علت معلوم کئے بغیر عبادت کرنا اس
عبادت سے افضل ہے جوعلت معلوم کر کے کی جائے کیونکہ جب کی کام کی علت بیان کر
دی جاتی ہے تو بعض دفعہ اس علت کی حکمت ہی بندہ کو اس عبادت پر برا گیختہ کیا کرتی
ہے تو اس صورت میں محض حکم الٰہی کی تغییل نہ ہوگی ، بلکہ اس حکمت کی وجہ سے عبادت
ہوگی ) اور جب علت بیان نہ کی جائے اور خود بھی کوئی حکمت سمجھ میں نہ آو ہاں وقت
محض عبادت (اورا طاعت ) ہی اس کام پر برا گیختہ کرنے والی ہوگی (اور محض تغیل حکم
کے طور پر اس کو بجالا یا جائے گا ، مگر عارفین اس سے مستنی ہیں کیونکہ وہ اسرار شریعت
سے واقف ہونے کے بعد بھی ان پر مطلق نظر نہیں کرتے ، بلکہ محض تغیل حکم
سے کام بجالاتے ہیں )۔

اور (احکام کی علت دریافت کرنے سے )اس لئے بھی منع کیا جاتا ہے کہ احکام کی علت دریافت کرنا اوراس سے بحث کرنا بندہ کی شان کے مناسب نہیں کیونکہ وہ تو محض مامورات کے بجالانے اور محرمات کے چھوڑنے کا مکلف بنایا گیا ہے علتیں اور فرق معلوم کرنے کا مکلف نہیں کیا گیا اور (دوسروں کے واسطے ان

باتوں کے معلوم کرنے کی اس لئے ضرورت نہیں کہ) جوکوئی اس سے مسلہ دریافت کرے گاوہ صرف اتنی بات پوچھے گا کہ اس مسئلہ میں منقول حکم کیا ہے اس سے زیادہ کوئی نہ پوچھے گااورا گرکوئی علت بھی دریافت کرنے گئے تو شرعاً اس کوحق ہے کہ علت نہ بتلاوے کیونکہ عمل کے لئے علتوں کا معلوم کرنا شرطنہیں ہے۔

اور (علت دریافت کرنے سے )اس کئے بھی (منع کیاجا تاہے) کہ اس بحث میں پڑنے سے بندہ کا وقت بے فائدہ بہت ضائع ہوتا ہے اور طول طویل بحث کے بعد بھی اس کوائ امام کے قول کی طرف رجوع کرنا پڑے گاجس کا وہ انمیہ (اربعہ) میں سے مقلد ہے کیونکہ وہ تھم منقول کے خلاف عمل کرنے کی جرائت نہیں کرسکتا اور (اگرایسا کرے گاتو) مخالفت منقول کے وقت وہ اپنی عبادت وغیرہ کو (دل میں خود ہی ) باطل سمجھے گا (اور جب حالت بیہ ہے تو پھر علل دریا فت کرنے میں خواہ مخواہ کیوں وقت ضائع کیا) تو جو شخص اس (راز) کو سمجھے گیا وہ راحت میں ہو گیا اس کو کی ایک جم میں اشکال پیش نہ آئے گا اور اس کا سارا فقد اشکال سے پاک ہوجائے گا اور اس کا سارا فقد اشکال سے پاک ہوجائے گا اور اس کا سارا بوجا س امام پر رہے گا جس کا یہ مقلد ہے۔

اور (عزیزمن!) میں نے تمہارے واسطے اس علم کے حاصل کرنے کا راستہ نزدیک کردیا جس کا تم کوشغف (اورشوق) ہے اور (حقیقت بیہ ہے کہ) آج کل زمانہ (اورعمر) میں اس سے زیادہ (تحقیق) کی گنجائش نہیں ہے جیسا کہ (عموما) مشاہدہ کیا جارہا ہے اور اس میں بجز اندھے دل والے کے اورکوئی مکابرہ نہیں کرسکتا کیونکہ (اس میں گفتگوکرنا) ایک محسوس چیز میں مکابرہ کرنا ہے۔

# طالب علم میں کسی قتم کا دعویٰ نہ ہونا چاہئے

(۸)اورطالب علم کی بیشان بھی ہونی چا ہیے کہاس میں تکبراورا پے علم اور وسعت معلومات کا دعوی نہ ہواور اس کو بیہ جاننا جا ہیے کہ جس قدر اس کاعلم زیادہ ہوگا اسی قدر آخرت میں اس پر حساب اور دھم کی بھی زیادہ ہوگی۔ دوسرے یہ کہ جس علم کی وجہ سے وہ تکبر کرتا ہے ( حقیقت میں )وہ اس کا علم نہیں ہے ( بلکہ دوسروں کا علم ہے )
کیونکہ بیتو محض دوسروں کی باتوں کونقل کرنے والا ہے اور (حقیقت میں) انسان کا (اپنا) علم وہ ہے جس کی طرف کسی نے (اس سے پہلے) سبقت نہ کی ہو۔

بلکہ ہمارے شخص کاعلم نقل سے متفاد ہودہ عالم نہیں ہے ، بلکہ اس کی بابت یوں کہنا جا ہے کہ جس شخص کاعلم نقل سے متفاد ہودہ عالم نہیں ہے ، بلکہ اس کی بابت یوں کہنا جا ہے کہ وہ ایک صاحب علم کا ساتھی ہے کیونکہ علم کے معنی کتاب کے حروف کے ساتھ قائم ہیں اور حروف کتاب کے ساتھ ساتھ ہیں (تو کتاب صاحب علم ہوئی اور پیشخص کتاب کود کھے کرعلم حاصل کرتا ہے تو بیصا حب علم کا ساتھی ہوا خود عالم نہ ہو)۔

اور نیز ﷺ رضی اللہ عنہ کا ارشاد ہے کہ جس علم میں صاحب علم کوشبہ پیش آ سکے و پائم نہیں ہے۔بس علم اس کو کہا جائے گا جو کہ ذوق ( باطن ) سے حاصل ہو۔ جب تم نے اس کو جان لیا تو (اب سمجھو کہ )تم تو علماء عارفین کے درجہ سے (بہت) دورہو، پھریہ وہم (ومگان) کیسے کرتے ہو کہتم بھی عارفین میں داخل اوران کے درجہ پر ( پہنچے ہوئے ) ہو، بلکہ تم تو صرف اس بات کے نقل کرنے والے ہو کہ فلا ل نے یوں کہااور قلاں نے بیفتو کی دیا، دوسرے (اسعلم پر تکبراور نازاس لئے بھی نازیبا ہے کہ ) قبر میں تمہارے ساتھ اس علم میں ہے کچھ نہ جائے گا <sup>کے</sup> پیتومحض د نیا کے احکام ہیں کیونکہ آخرت میں ان احکام میں سے پچھ بھی نہ ہوگا اورعلم (اصلی ) کی شرط یہ ہے کہ وہ صاحب علم سے دنیا اور آخرت میں (کسی جگه ) جدانہ ہواور ایساعلم بجز خدا تعالی کی ذات وصفات اوراس کے اساءاوراس کے آ داب اوراس کی مصنوعات کے آ داب کے علم کے اور کوئی نہیں اور ( اس کی دلیل بیہ ہے کہ )تم اپنی نزع کی حالت میں غور کرو لے مطلب بیہے کم محض ان مسائل کا جانناوہاں کا م ندآئے گاہاں اگران برعمل کیا ہوگا تو وہ البتہ وہاں کا م دیگا پس مسائل تھہیہ میں گفتگواور بحث ومباحثہ سے زیادہ عمل کا اہتمام کر ناچاہیے۔ ۱۲ مترجم (اور دیکھوکہ کیااس وقت تم کوابواب البوع اور احکام اقرار ودعوی کے سننے کی کچھ بھی رغبت ہوگی ( ظاہر ہے کہ اس وقت ان مسائل کی طرف بالکل رغبت نہ ہوگی ) ا ن میں مشغول ہونا تو بہت دور ہے، بلکہ بخدا وہ علم (جس کی طرف تم کونزع کے وقت رغبت ہوگی ) صرف یہی ہے کہتم اس چیز کو جانوجس پرتم کو پہنچنا ہے اورتم کوان باتوں کا انکشاف ہوجوآ خرت میں نفع دینے والی ہیں اورا گراس وقت کوئی تم سے یہ کہے که (سیدنا ) رسول الله پیلاز نے فرمایا که دین میں سمجھ حاصل کرنے سے زیادہ افضل عبادت خدا کی کوئی نہیں ۔ توتم اس بات کی طرف التفات نہ کر و گے اور اس ہے کہو گے کہ تیرا دل بےفکر ہے(اس لئے تجھ کوان مسائل کی فرصت ہے ) تو (عزیزمن!)اللہ والوں کا حال (ہمیشہ )عمر مجروییا ہی رہتا ہے جبیبا کہ جان نکلنے کے وقت تیرا حال ہوگا تو جس طرحتم اس وقت علم نحووصرف ولغت میں مشغول نہ ہو گے (بلکہ خدا کی یا دہیں لگنا جا ہو گے )اسی طرح وہ (عمر بھران علوم میں مشغول نہیں ہوتے ) کیونکہان کے سامنے ہمیشہ وہ (موت کی ) حالت منکشف رہتی ہے ، پس وہ اپنی عمر کوسب سے زیاد ہ نفیس ہی کام میں صرف کرتے ہیں۔ رضی اللہ عنہم۔

### مخلوقات کے تمام علوم کواولیاء اللہ کے

### دریائے علوم سے ایک قطرہ کی بھی نسبت نہیں ہے ۔

اور جاننا چاہئے کہ مخلوق کے پاس جس قدر علوم ہیں ان کو اولیاء اللہ کے در یائے علوم سے ایک قطرہ کی بھی نسبت نہیں جیسا کہ ہماری کتاب ''تنبیہ الاغنیاء علی قطرہ من بحور علوم الاولیاء'' سے یہ بات معلوم ہوسکتی ہے اور میں ان (علوم) کا ذوق حاصل کرنے سے پہلے یہ مجھا کرتا تھا کہ علم تو بس علم ظاہر اور منقول ہی ہے کہاں تک کہ حق تعالی نے معانی قرآن و حدیث کے متعلق مجھ پر بعض علوم (باطن) منکشف فرمائے تو اس وقت میں نے اندازہ کیا کہ جوعلم لوگوں پر ظاہر ہواہے وہ تو ایسا

ے جیسے بحرمحیط کے سامنے ایک قطرہ لی "فلٹ الحمد وما او تیتم من العلم الا قلیلا" کے اور تم کو بہت ہی تھوڑ اعلم دیا گیا ہے۔

اور حضرت امیر المؤمنین علی رضی الله عنه کے اس ارشاد میں اس کی طرف اشارہ ہے" اقدران استخرج وقر بعیر من العلوم من معنی الباء بین"۔ علالہ الله کی ) با کے معنی اونٹ کے بوجھ کے برابرعلوم نکال سکتا ہوں ، پس (علم باطن کی است کوخوب) سجھ لو۔

## دل جب نا یا کیوں سے یاک ہوتا ہے توعلم منکشف ہوتا ہے

(۹) اورطالب علم کی شان اورخدا تعالی کے ساتھ اس کے اوب کی حالت بیہ ہونی چاہئے کہ جب وہ کسی کلام کو پڑھے خواہ قرآن ہویا حدیث یا ان کے سوا (اور کی چاہئے کہ جب وہ کسی کلام کو پڑھے خواہ قرآن ہویا حدیث یا ان کے سوا (اور کی چاہئے) اور حق تعالیٰ اسی پڑھے کے وقت اس کی (سمجھ اور) فہم عطا نہ کریں تو اس کو چاہئے کہ اس (مقام) کو چھوڑ کر دومری بات کی طرف متوجہ ہو اور جو بات سمجھ میں نہیں آئی ہے ) اس میں غور وفکر کرنے کے لئے نہ طہرے کیونکہ (اس کا) دل (ابھی غیر خدا کے ساتھ) میں خور اس کا کہ اس کے اس کے اس کی صفر ورت ہے کیونکہ جوول نا پا کیوں خدا کے ساتھ) معلوم ہوتے ہیں علم اسرار اہل باطن ہی کو نہیں ہوسکا کیونکہ حلول وحرام کا علم پوری طرح نا ہر ہو چاہئے ہیں ہو چاہئے ماسرار ہے کہ علم اسرار ہے کوئک نیا تھم خاب نہیں ہوسکا کیونکہ حلال وحرام کا علم پوری طرح نا ہر کہ بندہ کوان کے در پے نہ ہونا چا ہے کیونکہ بدون علت معلوم ہوجاتے ہیں جن کے متعلق علامہ پہلے فرما چکے ہیں کہ بندہ کوان کے در پے نہ ہونا چا ہے کیونکہ بدون علت معلوم ہوجاتے ہیں جن ان کے در پے نہ ہونا چاہئے در پے نہ ہونا چاہئے ہیں اسرار شریعت مکشف ہوئے ہیں وہ ان کے در پے نہ ہوئے جی

٢ الاسرائيل: ٨٥

سے مترجم کہتا ہے کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کا میقول بسند سیح میری نظر سے نہیں گذرا موضوع معلوم ہوتا ہے۔ ۱۲ منہ ۔ ے خالی ہوا کرتا ہے وہ کسی بات کے سجھنے میں تو قف نہیں کیا کرتا۔

اورجس وقت میں علوم فقہیہ (کی تحصیل) میں مشغول تھااس وقت (کبھی کبھی)

بعض احکام کی علتوں اور فرق کے سجھنے میں رک جایا کرتا تھاتو میں ان کے متعلق ایک امی

(ان پڑھ درویش) سے سوالات کیا کرتا تھا جو کہ الف ب کے نام بھی نہ جانتا اور

مزدوری کیا کرتا تھا تو وہ ان کے بارے میں مجھے بہت اچھے اچھے جوابات دیا کرتا تھا

جن سے اشکال (بالکلیہ) زائل ہوجا تا۔ اور بعض دفعہ میں نے ان جوابات کو اپنے شخ

سیدی ذکریا رحمہ اللہ سے بھی ذکر کیا تو انہوں نے بھی ان کو پہند کیا اور اپنی کتا بوں
خصوصاً بخاری کی شرح میں ان کے لاحق کرنے کا حکم فر مایا۔

پس معلوم ہوا کہ ایک امی ( جاہل ) شخص جو کہ علم ظاہر اور منقول میں بھی مشغول نہ ہوا ہو کشف اسرار کے زیادہ قریب ہے بہنبیت اس فقیہ اور منکلم کے جوایئے علم پڑمل نہیں کرتے ۔ا راس کی وجہ ہمارے شیخ رضی اللہ عنہ کے ارشاد کے موافق پیہے کہ چونکہ مؤثر (حقیقی)حق تعالیٰ کے سوا کوئی نہیں (اس لئے حق تعالیٰ پرکسی کے علم وعقل کا حکم نہیں چل سکتا ) اور یہ فقہ وعلم کلام جاننے والے دربارالہی میں اپنے علم وعقل کی ) میزان کوساتھ لے کر داخل ہونا چاہتے ہیں تا کہ خدا تعالیٰ کے مقابلہ میں اس میزان ہے کام لیں اس لئے وہ (دربارالہی سے )واپس کر دئے جاتے ہیں اور (افسوس ہے کہ ) یہ لوگ اتنی بات بھی نہیں جانتے کہ حق تعالیٰ نے ان کو یہ (علم وعقل کی ) میزان صرف اس لئے عطافر مائی ہے کہ اس سے خدا کے لئے (اس کے دشمنوں سے مقابلہ میں) کام لیں نہ کہ خود خدا کے مقابلہ میں اس سے کام لیں ( کہ جواحکام ان کی عقل کے موافق ہوں ان کوتونشلیم کریں اور جو بات شریعت کی ان کی عقل میں نہ آئے اس کو نہ مانیں) پس (چونکہ) یہلوگ ادب سے محروم ہیں اس لئے ان کوعلم لدنی کشفی سے جاہل رہنے کی سزادی گئی تو بید دونوں قتم کے لوگ اپنے طریقہ میں بصیرت پرنہیں ہیں ، پھرا گریہ کھخص کامل انعقل ہوا جس کوالیی صورت پیش آئی ہے تو وہ تبجھ جائے گا کہ بیر(و بال) اس یں (اگر دربارالہی میں داخل ہونا جا ہتے ہوتوا پے علم کے تراز ومیں آگ لگا دو اوراس کومٹا کر پھر در بار کا ارادہ کرو، چنانچہ بعض عارفین تو اینے (علم کی )میزان کو دروازه پرچھوژ کر دربار (الہی ) میں داخل ہوجائے ہیں یہاں تک کہ جب وہ (نسبت مع الله سے کامیاب اور واصل ہوکر )وہاں سے نکلتے ہیں تو اس (میزان ) کو پھر سے لیتے ہیں تا کہاب خدا کے واسطےاس سے کام لیں اوران کی حالت ان لوگوں سے اچھی ہے جواس (میزان علم ) کوساتھ لے کر در بار میں داخل ہوتے ہیں اورسب سے اچھاوہ شخص ہے جواینے (علم کی ) تر از وکو تو ڑپھوڑ <sup>لے</sup> کرجلا دے یا بیگھلا دے بیہاں تک کہوہ میزان کہلانے کے بھی قابل نہ رہے (اوراس کا ذہن تمام علمی باتوں سے خالی ہوجائے )۔ ے جاننا جا ہیے کہ نسبت مع اللہ اور وصول الی اللہ کے لئے ابتدا میں یکسوئی کی بہت ضرورت ہوتی ہے۔ ظاہر میں بھی خلق سے علیحدگی اختیار کرنا پڑتی ہے اور باطن میں بھی خیالات وخطرات کا قطع کرنا اور خدا کی طرف دل ود ماغ کا ہمتن یکسو ہونا ضروری ہے، چونکہ اہل علم کا د ماغ علمی نداق کی وجہ سے اکثر اوقات کا م کرتار ہتا ہے اوران کے ذہن میں علمی مضامین چکر لگاتے رہتے ہیں اس لئے ان کوطریق میں پوری کیسوئی نصیب نہیں ہوتی تواس پراحوال وکیفیات وواردات کاور دبھی کم ہوتا ہے اورعلم لدنی کشفی بھی کم نصیب ہوتا ہے اکثر عارف امی کوید دولت جلدی حاصل ہوجاتی ہے اس لئے علامہ شعرانی اہل علم کو وصیت فرماتے ہیں کہ طریق میں داخل ہونے سے پہلے اپنے لفظی اور کما بی علم کومٹا دو تا کہ صاف شختی پر باطنی علوم اچھی طرح کھے جاسکیس کیونکہ ظاہر ہے کہ جس شختی پر پہلالکھا ہوا موجود ہے اس پر دوبارہ نہیں لکھا جا سکتا۔

حضرت حکیم الامت سے ایک صاحب نے درخواست کی کہ میں مشوی پڑھنا جا ہم ہوں آپ نے
پوچھا کہ اب تک کیا پڑھا ہے؟ کہنے گئے کہ درسیات بھی باتی ہیں فرمایا کہ ابھی تو آپ کو دو کام کرنے باتی
ہیں ایک علم دری کوختم کرنا، بھراس سارے علم کومٹا دینااس کے بعد آپ مثنوی پڑھنے کے قابل ہوں گے سے
بات اہل ظاہر کی سجھ میں نہیں آتی ، مگر جس کو طریق کا ذوق بچھ بھی حاصل ہے وہ اس کوخوب سجھ سکتا ہے۔
والنداعلم متر جم۱۲

اورا ما مغزالی رضی اللہ عنہ نے فر مایا ہے کہ میں علم منقول سے فارغ ہو چکا اور قوم صوفیہ کے طریقہ پر میں نے چلنا شروع کیا تو میں نے خلوت (اور تنہائی) اختیار کی اور اینے آپ کونظر وفکر (اور تمام علمی خیالات سے) خالی کرلیا اور چالیس دن تک ذکر (اور شغل) میں مشغول رہا پھر میں نے (اینے جی میں) کہا کہ اب مجھے بھی کسی قدروہ بات حاصل ہوگئ ہے جوقو مصوفیہ کوحاصل ہوتی ہے گرجب میں نے غور کیا تو (معلوم ہوا کہ) میر نے نفس میں تو قوت فقہیہ ای طرح موجود ہے جیسے پہلے تھی (پھی بھی فرق نہیں ہوا) تو میں نے دوبارہ اور سہ بارہ پھر (خلوت اختیار کی اور ذہن کو تمام علوم سے اسی طرح (خالی) کردیا گرمیری وہی (پہلی سی) حالت رہی اور جھے اس قوم کے احوال طرح (خالی) کردیا گرمیری وہی (پہلی سی) حالت رہی اور جھے اس قوم کے احوال مناکر کھی اس کی بایر نہیں سے بچھ بھی ذوق حاصل نہ ہوا۔ تو اس وقت میں سمجھا کہ تحتی کے او پر سے پہلی کتابت کو) مناکر کھینا اس کتابت کے برابر نہیں ہے جو کہ پہلی صفائی اور پاکیزگی کی حالت میں کی جوئے کھیل کے برابر نہیں جائے اور یہ بھی معلوم ہوا) کہ مصنوعی رطب قدرتی کیے ہوئے پھل کے برابر نہیں جو کہ آئی

اور جاننا چاہئے کہ اگر اللہ تعالیٰ کو اپنے بندے سے کام لینا منظور ہوتا ہے تو جس علم کے بیجھنے میں اس کورکا وٹ ہوتی ہے وہ اس کوخود سمجھا دیتے ہیں۔ کیونکہ ہمیشہ ہر چیز کا جاننا اس پڑمل کرنے سے مقدم ہے ور نہ جو چیز معلوم ہی نہیں اس پڑمل کیونکر ہوسکتا ہے اور علم سے حق تعالیٰ کامقصود محض اس کا سمجھ لینا اور معانی کلام کا احاطہ کر لینا ہے بلکہ صرف عمل اور عمل کے ذریعہ سے حل علم (یعنی دل) کو پاک کرنا اصل مقصود ہے۔ ہیں سمجھ لوکہ جو بات انسان کی سمجھ میں نہیں آتی ہے اس پڑمل کرانا اس شخص کے لئے حق تعالیٰ کومنظور نہیں ہے)۔

مفتی درولیش کی بات کوا نکار کرنے میں جلدی نہ کرے (۱۰) اور اس کی شان میر بھی ہونی چاہئے کہ جب کسی درولیش کی کسی الیم بات کی بابت اس سے استفتاء کیا جاوے جس کا ادراک ذوق (صحیح) ہی سے ہوسکتا ہے (اور جولوگ ذوق سے محروم ہیں وہ اس کی حقیقت نہیں سمجھ سکتے) تو مفتی انکار میں جلدی نہ کرے بلکہ حتی الا مکان درولیش کے اوپر سے (جاہلوں کا) الزام دور کرنے کی کوشش کرے ۔ شخ الا سلام زکر یا اور شخ عبدالرحیم ابناسی رضی اللہ عنہما کی بہی شان تھی لیکن اگر درولیش کی اس بات سے ظاہر شریعت میں مفسدہ لا زم آتا ہوتو مفتی صاف صاف فتو سے درولیش کی اس بات سے ظاہر شریعت میں مفسدہ لا زم آتا ہوتو مفتی صاف صاف فتو سے اور درولیش پر ملامت بھی کرے (اور تاویل کی کوشش نہ کرے) کیونکہ الی بات کہنے والا ناقص ہے وہ مقتدا ہونے کے قابل نہیں اور (ناقصوں کی جمایت ضروری نہیں بلکہ) شریعت کی نصرت اس کے ادب سے زیادہ ضروری ہے بخلاف اولیاء کا ملین کے جسے ابویز ید بسطا می اور شخ عبدالقادر گیلانی رضی اللہ عنہما (جن کی ولایت پراتفاق ہو چکا جسے ابویز ید بسطا می اور شخ عبدالقادر گیلانی رضی اللہ عنہما (جن کی ولایت پراتفاق ہو چکا ہے ۔

ایک مرتبہ ابویز ید بسطامی رحمۃ اللہ علیہ نے سجان اللہ کہاتھا تو حق سجانہ نے باطن میں (بطور القاء کے) ان سے فر مایا کہ کیا میرے اندر کوئی نقص ہے جس سے تم مجھ کو پاک کررہے ہوانہوں نے عرض کیانہیں اے پروردگار (آپ میں کوئی نقص نہیں) حق تعالیٰ نے فر مایا کہ پس تم اپنے آپ کو پاک کرو۔ چنا نچہ وہ اپنے تزکیہ باطن میں مشغول ہوئے حتی کہ جب کوئی بات خدا تعالیٰ کی مرضی کے خلاف ان میں باقی نہرہی تو اس وقت ان کی زبان سے پہلفظ انکلا سجانی (میں پاک ہوں جس پرلوگوں نے بہت پچھ انکار کیا ۔) مگر جولوگ خدا تعالیٰ کے کلام میں باوجود اس کے کمال کے تاویلیں کرتے انکار کیا ۔) مگر جولوگ خدا تعالیٰ کے کلام میں باوجود اس کے کمال کے تاویلیں کرتے کیوں تاویل نہیں کرتے اس کو (خوب ) سمجھ جاؤ۔

## اینامام کی بیجا طرفداری کوترک کردے

(۱۱) اوراس کی شان پیجھی ہونی چاہئے کہ جب اپنے امام کی دلیل کاضعف

اوردوسر امام کی دلیل کی صحت معلوم ہوجائے تواپنے امام کی (بے جا) طرف داری
(وجایت و تعصب) کورک کردے کیونکہ اس کے امام نے یہ بین کہا کہ تم میری ہر بات
میں تقلید کیا کرو کیونکہ امام کو بیہ بات معلوم ہے کہ میں خطا ہے معصوم نہیں ہوں چنا نچہ امام
دارالہج قامام امالک رضی اللہ عنہ کا ارشاد ہے کہ ہر شخص کے کلام میں سے پچھ لیاجا تا ہے
اور پچھرد کر دیا جا تا ہے بجز اس قبر میں تشریف رکھنے والے کے (مرا درسول اللہ) پیلائے
(بیں) اورائی طرح امام شافع ن نے بھی (ہر بات میں) اپنی تقلید اور دوسروں کی تقلید
سے منع فر مایا ہے جسیا کہ مزنی رحمۃ اللہ علیہ نے اول مخضر میں اس کی تصریح کی ہے اور
واقع میں حق تعالی کے قول ''ف المسحوا ہو جو ھکم و اید یکم منه '' کی تفسیر میں
کہا ہے کہ تق امام شافعی رحمہ اللہ کے ساتھ ہے ( تیم کے مسلہ میں ) بوجہ قید منہ کے
حالانکہ اس قائل کا مذہب سے کہ تیم کرنا اس پھر پر جائز ہے جس پر غبار پچھ نہ ہو۔

إ المائده: ٦

ف خلامۃ کلام یہ کہ حفیہ کے زدیک تیم میں ہاتھ کوغبار لگنا شرطنہیں ، بلکہ صاف کینے پھر ہے بھی تیم جائز ہے لیکن بعض حفیہ نے آیت" ف امسحو ابوجو ھکم وایدیکم منه " میں لفظ منہ کی وجہ سے امام شافعی کے قول کوئی بتلا یا ہے ان کا فد ہب یہ ہے کہ بدون ہاتھ کوغبار گے ہوئے تیم درست نہیں اور بظا ہرآیت ہے بھی یہی مفہوم ہوتا ہے کہ ہاتھ کو ممل گئی چا ہے کہ کوئکہ " ف امسحو ابوجو ھکم وایدیکم منه " کا ترجمہ یہ ہے کہ پس مل لواپنے منہ کواور ہاتھوں کو اس زمین سے دفید نے اس کا جواب بیدیا ہے کہ اس جگددو احتمال ہیں ایک بیر کہ من تبعیفیہ ہو، دوسرے بیر کہ من ابتدا کیہ ہو صورت اول میں مٹی کا ہاتھ کو لگنا شرط ہوگا اور دوسری صورت اول میں مٹی کا ہاتھ کو لگنا شرط ہوگا اور دوسری صورت اول میں مٹی کا ہاتھ کو لگنا شرط ہوگا ہو جوجا تا اور دوسری صورت میں نہیں کیونکہ من ابتدا کیے بان لینے کے بعدم بی بیہوں کے کہ سے شروع ہوجا تا ہو خواہ مٹی ہاتھ کو لگے یا نہ گے جب آیت میں دونوں احتمال ہیں تو اب اس کی تفییرا حادیت سے معلوم کرنی علیہ ہیں مسلم میں حضرت ممارضی اللہ عنہ سے دوایت ہے قال النہی ویکھیے انعاکان یکفیک ان تضرب بید کا الارض شم تنفخ فیھما شم تعسم میں حضرت ممارضی اللہ عنہ سے معما و جھک ۔ الحدیث (ص ۱۹۱۸ ج ۱) ۔

رسول الله ﷺ نے فرمایا کہ بستم کواتا کافی تھا کہ اپنے ہاتھوں کو زمین پر مارتے پھران میں پھونک ماردیے پھران کواپنے چیرے پرل لیتے۔اور بخاری کی ایک روایت میں ہے فقال انسا کان

پی حق تعالی اس امت پر رحم فر مائے کہ اس کودین کا کس قدر اہتمام ہے اور اس کوکس انتظام سے ضبط کیا ہے۔

اورامام شافعی رحمہ اللہ کا ارشاد ہے کہ جب حدیث سیح شابت ہوجائے تو وہی میرا فدہب ہے اور دوسرے موقع میں فر مایا ہے کہ جب تم میر ہے کلام کوسنت کے خلاف دیکھوتو سنت پڑمل کر واور میرے کلام کواس ویوار پر دے مارو پس حقیقت میں فدہب شافعی کوئی مستقل فدہب نہیں ، بلکہ وہ سرتا یا خالص شریعت کا نام ہے ۔ پس جو دلیل امام شافعی کو وہ شیح طور پر نہ پہونچی شافعی کو وہ شیح طور پر نہ پہونچی موتوان کے ارشاد کے موافق ان کا فدہب وہی ہوگا (جو اس حدیث سے ثابت ہوتا ہے) پس طالب علم پر خدا تعالی کا ہے بہت بڑا انعام ہے کہ وہ ہر فعل میں حدیث کا متبع ہو۔

اورامام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ سے منقول ہے کہ انہوں نے اپنے شاگردول سے فرمایا کہتم کومیر نے قول پرفتو کی دینا اس وقت تک حرام ہے جب تک تم میری ولیل کونہ معلوم کرلویل اس سے معلوم ہوا کہ ایسے مسائل میں (جن کی بابت امام صاحب کی ولئے معلوم نہ ہو) ایام کی طرف داری کرنے والا اپنے امام کا مخالف ہے اور اس رکھیہ حاشیہ صفحہ گرشتہ کید کے فیل ان تصنع حکذا و ضرب بکفہ ضربة علی الارض نم نفضها شم مسح بھا ظهر کفیه النے (عینی شرح البخاری ص ۱۷۰ ج ۲) حضور ﷺ نے فرمایا کتم کواتا کا فی تھا کہ اس طرح کر لیتے پھر حضور ﷺ نے اپنے ہاتھ کو زین پرایک مرتبہ مارااس کو جھاڑ دیا پھراس کو اپنے اور فور بھی اس کو جھاڑ نے کا تھم بھی فرمایا ہے اور فور بھی اس کو جھاڑ نے کا تھم بھی فرمایا ہے اور فور بھی اس کو جھاڑ دیا جس سے معلوم ہوا کہ می کا ہاتھ کولگنا تیم میں شرطنیں اگر شرط ہوتا تو آپ نہ خوداس کو اور فور جھاڑ دیا جس سے معلوم ہوا کہ می کا ہاتھ کولگنا تیم میں شرطنیں اگر شرط ہوتا تو آپ نہ خوداس کو اید یکم مند مند میں من

ا کیونکدامام صاحب کے شاگر دا کفر خو دبھی مجہتد تھے اور مجہتد کی تقلید حرام ہے، بلکداس پر دلیل کا اتباع واجب ہے ۲ امتر جم کے امام کی گردن پراس کا کچھ ہو جھ نہیں۔ دوسری بات بیہ کہ بیہ کچھ ضروری نہیں کہ مقلد نے مقلد امام کے کلام سے جو کچھ مجھا ہے یقیناً وہی اس کی مراد ہو (بلکہ ممکن ہے کہ مقلد نے امام کے قول کا مطلب سمجھنے میں امام کے قول کا مطلب سمجھنے میں راستے مختلف ہوگئے ہیں اور جس نے دلیل اور قواعد کوچھوڑ دیااس نے غلطی کی ،اسی لئے ہمیشہ مقلدین ایک دوسر کے وخطا پر بتلاتے رہتے ہیں اور اگر ان سب کی دلیل صحیح ہوتی تو ایک دوسر کو خاطی کہنے کی ہرگز انہیں گنجائش نہ ملتی۔

پس (عزیزمن! تعصب سے بچوا ور جان لو کہ اہل حق کے نز دیک تمام مجہّدین کے تمام مداہب ایک ہی مذہب کے حکم میں ہیں وہ اپنی وسعت نظر کے سبب ان میں کچھ بھی اختلاف نہیں دیکھتے کیونکہ وہ اس چشمہ کا مشاہدہ کررہے ہیں جس ہے مجہدین نے فیض لیاہے، وہ ایک ہی چشمہ ہےاورسب کا ایک ہی گھاٹ ہے ۔ پس سب مجتهدین ایک ہی راستہ میں داخل ہیں اورالحمد للہ ہم کواس حالت کا ذوق حاصل ہو چکا ہے۔ پس اہل حق کو مذاہب مشہورہ میں ہے کی خاص مذہب کے ساتھ مقید ہونے کا امرنہیں کیا جاسکتا کیونکہ تمام مذاہب انہی کے باطن سے (فکلے) ہیں اور بیالیی بات ہے جس کا عارفین کو ذوق حاصل ہے۔ پس ان کا ذوق تمام مجتهدین کے ذوق کے برابرہے بدون آلات اجتہاد کی مخصیل کے اس لئے وہ اپنے مشاہدہ سے راستہ کواس سے زیادہ وسیع سمجھتے ہیں کہ ایسے شخص کے مذہب سے مقیدر ہیں جوانہی کےعلوم میں سے بعض باتیں بیان کرر ہاہےا در جو مخص ان کی حالت سے ناواقف ہے وہ بطور مذمت کے ان پریپالزام لگا تاہے کہ بیلوگ کی مذہب میں مقیز نہیں اور بیشخص معذور ہے کیونکہ (وہ ان کی حالت رفیعہ سے ناواقف ہے اور عارفین بھی مجبور ہیں کیونکہ )ان کومن جانب الله بيجائز نبيل كدوه اعلى درجه يرفقررت ركھتے ہوئے ادنی درجه كی طرف نزول كريں \_ شریعتِ صححایک آسان شریعت ہے

اور شریعت صححہ ایک آسان شریعت ہے جس میں نہ مشقت ہے نہ تنگی نہ

پریشانی۔ پس علماء راتخین ان تمام اقوال کو جو (مختلف) ندا ہب میں ندکور ہیں مثل ایک ندہب کے مشاہدہ کرتے ہیں وہ تمام اقوال ان کے نزدیک مختلف احوال پرمحمول ہیں جیسا کہ بحض دفعہ حضور ہے ہے نے ایک ہی سوال کے متعلق مختلف جوابات (مختلف اوقات میں) دیئے ہیں چنانچہ جس شخص نے احادیث کا تتبع کیا ہے وہ اس بات کو (خوب) جانتا ہے (اور ناواقف آدمی کواس سے بڑا خلجان ہوتا ہے کہ ایک ہی سوال کے متعلق بی مختلف جوابات کیسے ہیں؟ مگرا شکال کچھ بھی نہیں کیونکہ حضور ہیں نے مختلف حالات کے اعتبار جوابات ارشاد فرما ئیس ہیں ایس ایک جواب ایک حالت کے مناسب ہے اور دوسراجواب دوسری حالت کے ۔خوب سمجھلو) اور اس حدیث میں اسی طرف اشارہ ہے "امرت ان احساط ب الناس علی قدر عقولہ میں ہے تخیر یب اس کا ذکر آوے گا۔ لیک حالت کے میں لوگوں حیان کی عقل وفہم کے موافق خطاب کیا کروں چنانچے عنظریب اس کا ذکر آوے گا۔ لیک جب تم یہ بات سمجھ گے تواب ان ندا ہب میں تناقض اور اختلا ف وہی سمجھ گا جوان علماء جدبتم یہ بات سمجھ گے تواب ان ندا ہب میں تناقض اور اختلا ف وہی سمجھ گا جوان علماء کے درجہ تک نہیں پنجاجو شریعت کے اسرار کو سمجھے والے ہیں رضی اللہ عنہم۔

ا و میسی کنزالا محال ج۱: ۲۳۲ مرتب

۲ اس مقام کے متعلق چند ضروری فوائد قابل بیان ہیں۔

ف علامہ شعرانی نے بیفر مایا ہے کہ عالم کو جب اپنے امام کی دلیل کا ضعف اور دوسرے امام کی دلیل کی صحت معلوم ہوجائے تو اس کو اپنے امام کی بے جا حمایت اور طرف داری تعصب کی بنا پرند کرنی چاہئے۔

بحمد الله ہمارے اکابر کا ای پڑکل ہے لیکن اس میں قدر نے تفصیل ہے وہ یہ کہ جس مسئلہ میں اپنے امام کے پاس محض قیا می دلیل ہو کوئی نص قر آئی یا حدیث نہ ہو نہ اقوال وافعال صحابہ اس کے موید ہوں اور دوسرے امام کے پاس حدیث سے حصر محمد موجود ہواس مسئلہ میں اپنے امام کے قول کو جھوڑ دینا چاہئے، چنا نچہ ایسے مسائل بکٹر ت ہیں جن میں حنفیہ نے امام صاحب کے قول کو ترک کر کے صاحبین کے قول کو اختیار کیا ہے اور بحض مسائل میں شافعیہ و مالکیہ کے قول کو بھی فتوے کے لئے اخذ کیا گیا ہے اور جس مسئلہ میں اپنے امام کے پاس بھی کوئی نص یا صدیث موجود ہویا اقوال وافعال صحابہ سے اس کی تا کید ہوتی ہواور دوسرے امام

# کسی قائل کی مرادکوحسر کے ساتھ بیان نہ کریں

#### (۱۲) طالب علم کی میرسی شان ہونی چاہئے کہ کسی قائل کی مراد کو حصر کے ساتھ بیان

(بقی**ہ حاشیہ صفحہ گزشتہ )** کے پاس بھی حدیث یا اقوال دا فعال صحابہ موجود ہوں ایسے سئلہ میں اپنے امام کے قول کوترک نہیں کیا جاتا اور نہ دوسری احادیث کور دکیا جاتا ہے ، بلکہ انہیں مناسب تاویل کی جاتی ہے جو قواعد شرعیہ کے موافق ہو۔

آج کل بعض لوگوں کو حفیہ کے متعلق میہ بدگمانی ہے کہ وہ حدیث کے موجود ہوتے ہوئے اس پر عمل نہیں کرتے ، بلکہ اپنے امام کے قول پر جے رہتے ہیں باوجود یکہ وہ حدیث کے خلاف ہوتا ہے مگر اس بدگمانی کا منشا محض عدم تنبع اوراحا دیث میں تامل نہ کرتا ہے ، چنا نچہا نشاء اللہ کتاب " اعسلاء السنن " ہے جو مدرسہ امداد العلوم تھا نہ بھون میں مدون ہورہی ہے اوراس کے دو جھے اس وقت زیر طبع ہیں اس خیال کی غلطی واضح ہوجائے گی ۔ جن مسائل میں حنفی کا قول کی ایک حدیث کے خلاف معلوم ہوتا ہے وہاں ان کے پاس دوسری حدیث یا تاکہ ہوتا ہے وہاں ان کے پاس دوسری حدیث یا توال وافعال صحابہ سے ان کی تاکیہ ہوتی ہے۔

اور حفیہ کا بیاصول ہے کہ جب صحابہ کے اقوال وافعال کی حدیث کے خلاف پائے جا کیں تو یہ
اس کے منسوخ یا مؤول ہونے کی دلیل ہے کیونکہ احادیث میں نائخ ومنسوخ کا وجود بکثرت ہے جس کا افکار
کوئی نہیں کرسکتا اور صحابہ سے بیابعیہ ہے کہ وہ کسی حدیث صریح غیر منسوخ کے خلاف عمل کریں اس لئے بعض
مسائل میں حفیہ نے اجلہ صحابہ کاعمل حدیث مرفوع کے خلاف و کھی کر حدیث میں ناویل مناسب کر کے عمل
صحابہ کے موافق فتوی دیا ہے۔ فہم اعرف بطوز رسول اللہ عَلَظِیہ و طویقہ۔

ر ہا یہ کہ بعض مسائل میں حفیہ حدیث ضعیف پڑنمل کرتے ہیں اور دوسری جانب حدیث صحیح ہوتی ہے۔

ہاس کے متعلق یہ گذارش ہے کہ حدیث کے صحیح یا ضعیف ہونے کا مدار دراصل ذوق مجہتد پرہے کیونکہ اولا جو اصول تصبح و تضعیف حدیث کے متعلق مقرر کے گئے ہیں وہ اکثر اجتہادی ہیں جن میں ایک جمہتد کو دوسرے سے اختلاف ہوسکتا ہے چنا نچہ مرسل و منقطع کا جمت نہ ہونا یا اقوال صحابہ کا جمت نہ ہونا خود مجتلف فیہ ہے۔ دوسرے علامہ سیوطیؓ نے تدریب الراوی میں اس کی تصریح کی ہے کہ متا خرین کو کسی حدیث کی سندھیج یا ضعیف د کیھ کر اس حدیث کی سندھیج یا ضعیف د کیھ کر اس حدیث کی سندھیج یا ضعیف د کیھ کر اس حدیث کی سندھیج یا ضعیف د کیھ کر اس حدیث کی سندھیج ہوتی ہے حالا نکد در حقیقت وہ وہ ابی

کرنے سے بیچ ( یعنی بھی بید عوی نہ کرے کہ متکلم کی مراداس کلام سے یہی ہے جو میں ( القید ماشیہ صفحہ گزشتہ ) ( یعنی کزور ) ہوتی ہے اور بعض احادیث کی سند ضعیف ہوتی ہے لیکن عمل ای

نیز جولوگ احادیث پرنظر رکھتے ہیں ان پر یہ بات مخفی نہیں کہ روات حدیث کی عدالت وغیرہ میں محدثین کے اقوال کس درجہ مختلف ہوتے ہیں ، بخاری اور مسلم کی صحیحین میں بھی باوجود ان کے غایت اہتمام کے بعض راوی ایے موجود ہیں جن میں بعض محدثین کو سخت کلام ہے لیکن پھر شیخین نے ان راویوں کی احادیث کو صحیحین میں کیوں داخل کیا محض اس لئے کہ ان کے ذوق میں وہ حدیث صحیح ہے اور ان کے زم میں وہ راوی قابل ترکنہیں ۔ اس ہے معلوم ہوا کہ حدیث کے صحیح یا ضعیف ہونے کا مدار جمہتدین و محدثین کے ذوق پر ہے ای لئے بعض دفعہ ایک حدیث کی تھے وضعیف میں اقوال مختلف ہوجاتے ہیں ۔

نیز امام ترندی کی عادت ہے کہ وہ بعض دفعہ ایک حدیث کوسند کے لحاظ سے ضعیف بتلا کر فرمادیتے ہیں والعمل علیہ عنداہل العلم - کہ اہل علم کاعمل ای کے موافق ہے ، حافظ سخاوی نے ''مقاصد حسنہ'' میں اس کی تصرح کی ہے کہ ترندی کے اس تول کا مطلب میہ وتا ہے کہ گوسند کے لحاظ سے میعدیث ضعیف ہے مگر حقیقت میں میں میں میں میں کے کونکہ فقہاء کاعمل اس کے موافق ہے ۔ اس سے معلوم ہوا کہ صحت وضعف کا مدار محض روایات برنہیں ہے۔

نیز جن حضرات نے احادیث موضوعہ کا تیج کیا ہے وہ خوب جانے ہیں کہ بعض دفعہ محدث کی حدیث کے موضوع ہونے کواس طرح بیان کرتا ہے۔ ھذا حدیث موضوع و لا ادری من الآفة فیه سیحدیث موضوع ہے لیکن میں نہیں جانتا کہ اس میں سبب آفت کون سا راوی ہے ۔ لیعنی ظاہر میں کوئی راوی ضعیف یا وضاع نہیں معلوم ہوتا لیکن گھر بھی وہ بے دھڑک فرما دیتے ہیں کہ حدیث موضوع ہے کیونکہ اس کا مضمون تو اعد شرعیہ کے خلاف ہوتا ہے جس کو دیکھ کرصا حب ذوق سجھ جاتا ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی زبان مبارک سے بی مضمون نہیں نکل سکتا۔

حاکم اپنی متدرک میں بعض احادیث کو بھی الا سناد فرماتے ہیں اور حافظ ذہی گہتے ہیں ' لا واللہ بل موضوع''نہیں بخدایہ تو موضوع ہے۔آخراس اختلاف کا منشاء وہی ہے کہ حاکم کے نزدیک اس کے سب کہتا ہوں) خواہ وہ کلام رسول اللہ ﷺ کا ہو بیاعلماء یا اولیاء کا کیونکہ دوسرے کی مراد کوایک (بقیہ حاشیہ صفحہ گرشتہ)راوی ثقہ ہیں اور حافظ ذہی ؒ کے نزدیک کوئی راوی قابل اعتبار نہیں یا حاکم کے نزدیک مضمون اس قابل نزدیک مضمون اس قابل نزدیک مضمون اس قابل نہیں کہ حضور ﷺ کی زبان مبارک سے نکل سکے۔

اس تمام تفصیل سے یہ معلوم ہوا کہ درحقیقت حدیث کی صحت وسقم کا مدارمحض سند پرنہیں گوسند

سے تا کیرضر ورمل جاتی ہے گرحقیقت میں اس کا مدار و وق مجہتد پر ہے اور حنفیہ کا دعوی ہے کہ ذوق حدیث امام
ابو صنیفہ کا بہت زیادہ حاصل ہے ان کی فہم وفر است وشان تفقہ و تبحرعلمی پر محدثین وفقہاء سب کو اتفاق ہے لہذا
جس مسئلہ میں امام ابو صنیفہ کی جانب حدیث ضعیف ہو وہاں ہم یہ بیجھتے ہیں کہ امام کے ذوق میں بیحدیث صحح
ہے جبیا کہ امام بخاری و مسلم نے نبعض ضعفاء کی روایتیں صحیحین میں واضل کر دی ہیں جن کی بابت میں کہا جاتا
ہے کہ گوان کے راوی بعض محدثین کے نزد میک ضعیف یا کذاب ہیں گرشیخین کے ذوق میں فی الواقع حدیث صحیح تقی اس لئے اس کوسیح میں بیان کر دیا ، اس لئے حضیہ کا اصول ہے ''استدلال الجمہد بحدیث تھے لہ'' مجہد کا صدیث سے استدلال کرنا اس کی تھے ہے۔

پس حفیہ حدیث سیحے کے ہوتے ہوئے ضعیف پرعمل نہیں کرتے بلکہ جس پروہ عمل کرتے ہیں ان کے مجہتدین کے ذوق میں وہ حدیث سیحے ہے گوسند کے لحاظ سے ضعیف ہو مگرای کے ساتھ حفیہ اپنے امام کی طرح دیگر مجہتدین کے ذوق کو بھی قابل اعتبار سیحتے ہیں یہی وجہ ہے کہوہ شافعیہ ومالکیہ اور حنابلہ سب کوحق پر سیحتے ہیں کیونکہ وہ بھی اپنے ائمہ کے ذوق اجتہاد کو سیحے سمجھ کران کے اقوال پرعمل کررہے ہیں۔

اور یہاں سے بیہ بات معلوم ہوگئ کہ جولوگ عمل بالحدیث کے مدعی اور تقلید کے مخالف ہیں وہ بھی حقیقت میں تقلید سے خالف ہیں وہ بھی حقیقت میں تقلید سے خالف ہیں کہ عیف ہونا بھوت کے نہیں سے آگران کو عدم تقلید کا دعوی سے تو برائے مہر بانی کی حدیث کا بدون کی امام کی تقلید کے وہ خابت کردیں بلکہ میں ترتی کر کے بیہ کہتا ہوں کہ وہ بدون تقلید کے کسی حدیث کا حدیث ہونا بھی خابت نہیں کر سکتے یقینیا وہ امام بخاری کا قول بیان کریں گے یا امام سلم کا یا تر ندی ونسائی کا یا ابن ملجہ وابوداؤد کا یا حافظ ابن حجروشوکانی کا یا کسی اور محدث کا۔

اس پرہم ان سے بیسوال کریں گے کہ جبتم تقلید کے منکر ہوتو ان حضرات کا نام کیوں لیتے

معنی میں منحصر کر کے بیان کر نے کا انجام زیا وہ تریقیناً خطا ( وغلطی ) میں مبتلا ہونا ہے ( بقیبہ حاشیہ صفحہ گزشتہ ) اوران کی تقلید حدیث کی صحت وقع میں کس لئے کرتے ہو۔ کیونکہ او پر معلوم ہو چکا ہے کہ حدیث کے صحح وضعیف ہونے کا مدار محض سند پرنہیں بلکہ اس میں ذوق کو بھی بہت برا دخل ہے، ای طرح روات کی عدل وجرح کا مدار بھی ذوق محدث پر ہے ایک راوی میں دس آ دمی جرح کرتے ہیں کین بخاری وسلم ان کی احادیث کو صحیحین میں داخل کرتے ہیں۔

پس ٹابت ہوا کہ صحت وسقم حدیث کے بارے میں غیر مقلدین بھی کی نہ کی کی تقلید کرتے ہیں گھر وہ مقلدین پر کسی امام کی تقلید کی وجہ سے کیوں اعتراض کرتے ہیں ۔ آخریہ کسے معلوم ہوا کہ امام مسلم و بخاری کی تقلید تو بخاری کی تقلید تو بخاری وسلم حدیث کوزیادہ و بخاری وسلم حدیث کوزیادہ جائز نہیں ۔ تم کہتے ہو کہ بخاری وسلم حدیث کوزیادہ جائز نہیں ۔ تم کہتے ہیں ۔ محدثین محض الفاظ وسند کے ناقل جائے ہیں اورائمہ جہتدین اس بات کوان سے زیادہ جائے ہیں کہ کون کا حدیث رسول اللہ ہیں کی زبان مبارک سے نہیں اورائمہ جہتدین اس بات کوان سے زیادہ جائے ہیں کہ کون کی حدیث رسول اللہ ہیں کی زبان مبارک سے نہیں نکل سکتی ۔ الغرض عمل بالحدیث بدون تقلید کے ہرگز نہیں ہو سکتا جا ہے بخاری وسلم کی تقلید کی جائے یا ابو حذیثہ و شافع تی کہ

ر ہاغیرمقلدین کا بیر کہنا کہ امام ابوصنیفہ مدیث سے ناواقف تھے یا ان کوحدیثیں کم پینی ہیں۔ میں کہنا ہوں کہ حصالہ بناری کو جھی اسلامی کہنا ہوں کہ حصالہ بناری کو جھی بعض کہنا ہوں کہ حاسدین کے ایسے اعتراضات ہے کوئی بڑے سے بڑا محدث بھی نہیں بچا۔ امام بخاری کے جھالت جو کی کہ بے چارے اپنے وطن سے جلاوطن کے گئے اگر امام محمد بن کیجی ذھلی جیسے محدث کی جرح امام بخاری کے جلالت شان کو کم نہیں کر سکتی تو حاسدوں کے ایسے جا ہلانہ اقوال امام صاحب کی عظمت شان پر کیا دھبہ لگا سکتے ہیں۔ واللہ اعلم وعلمہ اتم واسمم

فی علامه شعرانی رحمه الله نے اس مقام پر شریعت کے جس چشمہ کا ذکر فربایا ہے اس کی تفصیل کتاب المیز ان میں اس طرح فرمائی ہے:

> ان الله لمامن على بالاطلاع على عين الشريعة رأيت المذاهب كلها متصلة بها ورأيت مذاهب الائمه الاربعة تجرى حد اولها كلها ورأيت جميع المذاهب التي اندرست قد استحالت حجارة\_ ورأيت

#### کیونکہ وسعت طریق کی وجہ سے دوشخص کبھی ایک ذوق اور ایک درجہ میں متفق نہیں (بقیہ حاشیہ صفح گزشتہ)

اطول الاتمه حدو لاالامام ابو حنيفة ويليه الامام مالك ويليه الامام الشافعى ويليه الامام احمد بن حنيل واقصر هم حدو لامذهب الامام داؤد وقد اندرس في القرن الخامس فاولت ذلك بطول زمن العمل بمذا هبهم وقصره فكماكان مذهب الامام ابى حنيفة اول المذاهب المدونة تدوينا فكذ لك يكون آخر ها انقراضا وبذالك قال اهل الكشف الخ ص 3 ٢ ..

ترجمہ: حق تعالیٰ نے جب مجھ کو چشمہ شریعت پر مطلع ہونے کی نعت عطافر مائی تو میں نے تمام مذاہب کواس کے ساتھ متصل پایا ۔ اور میس نے انکہ اربعہ کے مذاہب کواس حال میں دیکھا کہ ان سب کی نہریں (الگ الگ) جاری ہیں اور جو مذاہب مٹ چکے ہیں ان کو میں نے اس حالت میں دیکھا کہ وہ (خشک ہوکر) پھر مذاہب مٹ چکے ہیں ان کو میں نے اس حالت میں دیکھا کہ وہ (خشک ہوکر) پھر مین گئے ہیں۔ اور میں نے سب اماموں میں سب سے زیادہ کمی نہراما م ابوحنیفہ کی ویکھی ۔ ان کے بعد امام مالک کی، اِن کے بعد امام شافع کی ، اِن کے بعد امام الک کی، اِن کے بعد امام شافع کی ، اِن کے بعد امام دیکھی احمد بن خبر کی اور سب سے چھوٹی نہرامام واؤو (ظاہری) کے خدہب کی دیکھی اور ان کا خدہب پانچویں صدی میں مٹ چکا ہے ۔ لیس میں نے اس کی تعبیر سے بھی اور ان کا خدہب پانچویں صدی میں مٹ چکا ہے ۔ لیس میں نے اس کی تعبیر سے بھی مطرح امام ابو حقیقہ کی خدمب سب خدا ہہ سے پہلے مدون ہوا ہوا اس کے اعلی ہیں۔ اھے۔ طرح وہ سب کے بعد منقطع ہوگا اور اہل کشف اس کے قائل ہیں۔ اھے۔ طرح وہ سب کے بعد منقطع ہوگا اور اہل کشف اس کے قائل ہیں۔ اھے۔ اس سے ناظرین کو خدہب حقی کی عظمت کا اندازہ کر لینا ہیا ہے۔

فت اس موقعہ پرہم میزان الشعرانی سے مخضرطور پروہ اقوال بھی نقل کر دینا جا ہتے ہیں جن میں علامة تعرانی نے امام ابو عنیفہ رضی اللہ عنہ کی عظمت وجلالت اور مخالفین کے طعن سے ان کی براءت ظاہر کی ہے

#### ہو سکتے ،انفاس مخلوقات کے برابر (خداتک پہنچنے کے )راہتے ہیں، ہرسانس والے

( يقيم حاشيم محمد أن يناني " ميزان " كوفي ٢ ميل فرات بي "واما ما نقل عن الائمة الاربعة رضى الله عنهم اجمعين في ذم الرأى فاولهم تبريا من كل رأى يخالف ظاهر الشريعة الامام الاعظم ابوحنيفه النعمان بن ثابت رضى الله عنه خلاف ما يضيفه اليه بعض المتعصبيس ويا فضيحة يوم القيامة من الامام اذا وقع الوجه في الوجه فان من كان في قلبه نور لا يتجر أان يذكر احدا من الائمة بسؤواين المقام من المقام اذ الائمة كالنحوم في السماء وغير هم كاهل الارض الذين لا تعرفون من النحوم الاخيالها على وجه الماء -

وقدروي الشيخ محي الدين في الفتوحات المكية بسنده الى الامام ابي حنيفة رضي الله عنه انه كان يقول ايا كم والقول في دين الله تعالى بالرأي وعليكم باتباع السنة، فمن حرج عنها ضل فان قيل ان المحتهدين قد صرحوا باحكام في اشياء لم تصرح الشريعة بتحريمها ولابوجوبهافحر موها واوجبوها، فالحواب انهم لولا علموا من قرائن الادلة تحريمها اووحوبها ماقالوا به والقرائن اصدق الادلة\_ الى ان قال و دخل عليه مرة رجل من اهـل الكوفة والحديث يقرأعنده فقال الرجل دعونا من هذا الاحاديث فزجره الامام اشد الزحروقال له لولا السنة مافهم احدمناالقرآن ثم "ل للرجل ماتقول في لحم القردو اين دليله من القرآن فأفحم الرجل. فقال للامام فماتقول أنت فيه فقال ليس هومن بهيمة الانعام، فانـظريـا احي الـي مـنـاضـلة الامام عن السنة وزجره من عرض له بترك النظر في احاديثها، فكيف ينبغي لاحد ان ينسب الامام الى القول في دين الله بالرأي الذي لايشهد له ظاهر كتاب ولا سنة. وكان رضى الله عنه يقول عليكم بآثارمن سلف واياكم واراء الرحال وان زمحرفو ها بالقول فان الامرينجلي حين ينجلي وانتم على صراط مستقيم اه وكان يقول لم تزل الناس في صلاح مادام فيهم من يطلب الحديث فاذا طلبوا العلم بلا حديث فسدواءوكان يقول لاينبغي لاحدان يقول قولا حتى يعلم ان شريعة رسول الله ﷺ تقبله وكنان يحمع العلماء في كل مسئلة لم يحدها صريحة في الكتاب والسنة ويعمل بمايتفقون علیه فیها و کذلك کان کے لئے ایک فاص راستہ ہے جواک کے لئے مخصوص ہے۔

پس بیر کہنا سیح خبیں کہ اس کلام سے قائل کی مرا دفقظ یہی ہے (جو میں کہ رہا ہوں) بلکہ
(بقید حاشیہ صحح کر شتہ) یفعل اذااستنبط حکما فلا یکتبه حتی یحمع علیه علماء عصره فان
رضوه قال لابی یوسف اکتبه یوسی الله عنه فیمن کان علی هذاالقدم من اتباع السنة کیف
یحوز نسبته الی الرأی معاذالله ان یقع فی مثل ذلك عاقل اه وقال صاحب الفتاوی السراحیة
قد اتفق لابی حنیفة من الاصحاب مالم یتفق لغیره وقد وضع مذهبه شوری ولم یستبدبوضع
المسائل وانما کان یلقیها علی اصحابه مسئلة مسئلة فیعرف ماکان عندهم ویقول ماعنده
وینا ظرهم حتی یستقر احد القولین فیثبته ابو یوسف حتی اثبت الاصول کلها وقد ادرك

ترجمہ: اور جو باتیں ائمہ اربعہ سے فدمت رائے کے بارے میں منقول ہیں اب ہم ان کو بیان کرنا چاہتے ہیں سوان میں سب سے پہلے شریعت مطہرہ کے خلاف ہونے والی رائے سے براُت اور بے زاری ظاہر کرنے والے امام اعظم ابو حذیفہ نعمان بن خابت ہیں برعکس اس کے جو بعض متعصب لوگ ان کی طرف منسوب کرتے ہیں پس بائے قیامت کے دن بیلوگ امام صاحب کے سامنے کیسے شرمندہ اور رسوا ہوں کے جب کہ ان کا منہ امام صاحب کے سامنے کی شرف کہ ون بیلوگ امام صاحب کے سامنے ہوگا کیونکہ جس شخص کے دل میں ذرا بھی نور ہووہ ہرگز اس کی جب کہ ان کا منہ امام صاحب کے سامنے دکر کرے ۔ اور بھلاکسی کے رتبہ کوان کے رتبہ سے نبست ہوگا کیونکہ جس شخص کے دل میں ذرا بھی نور ہووہ ہرگز اس کی جاتم نور کی بیان کے ساتھ ذکر کرے ۔ اور بھلاکسی کے رتبہ کوان کے رتبہ سے نبست ہی کیا ہے کیونکہ ان کی شان الی ہے جینے آسان میں ستارے اور دوسرے لوگ زمین پر رہنے والے ہیں جوستاروں کوبس اتنا ہی جائے ہیں کہ (مجمع بھی) پانی میں ان کاعکس دکھے لیتے ہیں۔

اور شیخ مجی الدین (ابن العربی )نے فتوحات مکیہ میں اپنی سند سے امام ابوصنیفہ کا بیر قول بیان فرمایا ہے کہ وہ فرمایا کرتے تھے کہ اے لوگو! خدا کے دین میں ( ذاتی ) رائے کو دخل دینے سے بچوا در اتباع سنت کولازم تمجھو کیونکہ جو سنت سے نکل گیا وہ گمراہ ہوگیا۔

اورا گرکوئی میہ کے کہ ائمہ نے بعض ایمی اشیاء کے متعلق احکام بیان کئے ہیں جن میں شریعت نے حرمت یا د جوب کی بچھ تصریح نہیں کی گرائمہ نے ان کوحرام یا داجب قرار دے دیا تواس کا جواب یہ ہے کہ اگر ا دب کا طریقہ بیہ ہے کہ یوں کہو کہ میں اس سے بیہ مجھا ہوں اور اس پریقین نہ کر ہے (بقیبہ حاشیہ صفحہ گزشتہ) وہ دلائل شرعیہ کے قرائن سے ان چیزوں کی حرمت یا وجوب کو نہ سمجھے ہوتے تو ہرگز بیا دکام بیان نہ کرتے اور قرائن بھی بڑی پختہ دلیلیں ہیں (اس لئے ائمہ پراعتراض کی کچھ گنجائش نہیں کیونکہ شریعت نے تمام احکام کو صراحة بیان نہیں کیا، بلکہ بعض احکام کو اشارة و دلالۃ بھی بیان کیا ہے جن کو اللہ اجھی لیتے ہیں)۔

اور ایک مرتبدام ابو حنیفہ "کے پاس کوفہ کا ایک آ دمی آیا اس وقت امام صاحب کی مجلس میں حدیث پڑھی جارہی تھی وہ شخص کہنے لگا کہ ان احادیث کوچھوڑ و (مطلب بیتھا کہ قرآن کے مطالب بیان کرو) امام صاحب کواس بات پر غصہ آگیا اور آپ نے اس شخص کو بہت دھمکا بیا اور فر مایا کہ اگر حدیث نہ ہوتی تو ہم میں سے کوئی شخص بھی قرآن کو نہ بچھ سکتا ۔ پھراس شخص سے فرمایا کہ بندر کے گوشت کی نبست تو کیا کہتا ہے اور قرآن میں اس کا حکم کہاں ہے؟ اس پروہ شخص بند ہوگیا (اور پچھ جواب نہ آیا) تو امام صاحب سے کہنے لگا کہ آپ اس کے بارے میں کیا فرماتے ہیں امام صاحب نے کہا کہوہ بھیمۃ الانعام میں سے نہیں ہے (اس لئے تھی اس کے بارے میں کیا فرماتے ہیں امام صاحب نے کہا کہوہ بھیمۃ الانعام میں سے نہیں ہے (اس لئے حرام ہے)۔

پس عزیز من! دیکھوامام صاحب نے سنت کی کیسی حمایت کی اور جوشخص احادیث کے چھوڑنے کی رائے دیتا تھا اسے کیسا دھمکایا۔ پس اب کسی کو کیا حق ہے کہ وہ امام صاحب کی نسبت یوں کہے کہ آپ خداکے دین میں ایسی رائے کو دخل دیتے ہیں جس کی تائید ظاہر کتاب وسنت سے نہیں ہوتی (ہرگز نہیں بلکہ وہ جو پچھے فرماتے ہیں اس کی تائید کتاب وسنت میں موجود ہے۔)

اورامام صاحب یہ بھی فر مایا کرتے تھے کہ آ ٹارسلف کا اتباع کر واورلوگوں کی ذاتی را یوں سے بچو، گووہ اپنی رائے کو کسے ہی عمدہ الفاظ سے بیان کریں کیونکہ حقیقت تم پراس وقت واضح ہوگی جب کہ تم صراط مستقیم پر ہو گے اور یہ بھی فر مایا کرتے تھے کہ لوگ اس وقت تک صلاحیت میں رہیں گے جب تک ان میں صدیث کے طالب موجود رہیں اور جب وہ علم کو بدون حدیث کے طلب کرنے لگیں اس وقت حالت خراب ہوجائے گی۔

اور بیہ بھی فریاتے تھے کہ کی شخص کو بیمناسب نہیں کہوہ کوئی بات زبان سے نکالے جب تک بیرنہ

(کہ جو کچھ میں سمجھا ہوں بیوا قع میں درست ہی ہے) کیونکہ بیقوحت کوایک مذہب میں اور جب البقیہ حاشیہ صفحہ گزشتہ ) معلوم کر لے کہ رسول اللہ ﷺ کی شریعت اس کو قبول کرتی ہے (یانہیں) اور جب کسی مسلہ کو امام صاحب کتاب وسنت میں صراحت نہ پاتے تو اس کے لئے علماء کو جمع کرتے تھے۔ پھر اس مسلہ میں جس بات پرسب کا اتفاق ہو جا تا اس پڑمل کرتے ۔ای طرح جب کسی مسلہ کو خود مستنبط فرماتے تو جب تک اس کو کہت ہے علماء کو جمع نہ کر لیتے اس وقت تک اس کو نہ لکھتے تھے اگر علماء اس کو پہند کر لیتے ترب ابو یوسف رحمہ اللہ کو تکم دیتے کہ اس کو لکھ لو۔ تو جو شخص ا تباع سنت میں اس درجہ پر ہواس کو رائے ت

اورصاحب فناوی سراجیہ نے فرمایا ہے کہ امام ابو صنیفہ کو ایسے ایسے شاگر دنصیب ہوئے (۱) جو دوسروں کو نصیب نہیں ہوئے اور امام کا فد ہب مشورہ سے مدون ہوا ہے امام صاحب رحمہ اللہ نے بذات خود تنہاں کو مدون نہیں کیا، بلکہ اپنے اصحاب کے سامنے ایک ایک مسئلہ کو پیش فرماتے تھے ان سب کا جواب سنتے اور اپنا جواب بیان فرماتے بھران سے مناظرہ فرماتے تھے، جب ایک بات قرار پاجاتی تو ابو یوسف ؓ اس کو ککھ لیتے اس طرح تمام اصول کو مدون کیا ہے اور امام صاحب نے اپنی فہم سے وہ باتیں ادر اک کی ہیں جن سے ہوشیار طبیعتیں عاجز رہ گئیں۔

کی طرف منسوب کرنا کب جائز ہے،معاذ اللّٰدکوئی عاقل تو ایسی غلطی میں نہیں پڑسکتا۔

ونقل الشيخ كمال الدين ابن الهمام عن اصحاب ابي حنيفة كابي يوسف ومحمد وزفر والحسن انهم كانوا يقولون ماقلنا في مسئلة قولا الاوهو روايتناعن ابي حنيفه واقسمواعلى ذلك ايما نامغلظة فلم يتحقق في الفقه حواب ولامذهب الاله رضى الله عنه كيفماكان ومانسب الى غيره فهو من مذهب ابي حنيفة اه ص ٤٨ \_

اور شیخ ابن البهام نے امام صاحب کے اصحاب یعنی ابو بوسف و محمہ وزفر وحسن (بن زیاد) رضی الله عنهم سے نقل کیا ہے وہ فرماتے تھے کہ ہم نے جس کسی مسلم میں جو پچھ کہا ہے وہ امام ابو صنیفہ ہی ہے ہماری روایت ہے اوراس پر انہوں نے پختہ تسمیس کھائی ہیں پس جمراللہ فقہ میں جتنے جوابات اور جس قدرا قوال ہیں وہ (1) کیونکہ ان میں بوے بوے محد ثین اور فقہا ء و مجتهدین تھے جیسے عبداللہ بن مبارک و حفص بن غیات و ابویسف وغیر ہم رضی اللہ عنهم ۱۲

منحصر کرنا ہوااور حق کے بعد بجز گمراہی کے کیارہے گا (حالانکہ حق صرف ایک مذہب میں (بقیم حاشیہ صفحہ گزشتہ) سبامام صاحب ہی کے ہیں اور جوتول کی دوسرے کی طرف منسوب کیا گیاہے وہ بھی ابوضف ہی کا غذہب ہے۔

اس سے ناظرین کو معلوم ہوگیا ہوگا کہ امام صاحب حدیث کا کس قدرا تباع کرتے ہیں ، کیونکہ جن مسائل میں امام صاحب کا ایک قول بظاہر حدیث کے خلاف ہے وہاں ابو یوسف و محمد و ذفرو حسن ابن زیادان میں سے کسی کا قول میں رحدیث کے موافق ہوتا ہے اور ان کے اقوال بھی در حقیقت امام صاحب ہی کے اقوال ہیں تو امام کا کوئی نہ کوئی قول ضرور حدیث کے مطابق نکلے گا اور ایما بھی نہیں ہوسکتا کہ ان سب کے اقوال حدیث کے خلاف ہوں اور اگر شاذ و نا در بھی ایسا ہوا بھی تو وہاں اگر ایک حدیث کے خلاف ان کا قول ہوگا دوسری حدیث ان کی تا سید میں ضرور ہوگی یانص قرآنی یا آثار صحابہ سے ان کا استدلال ہوگا جیسا کہ ہم او پربیان کر چکے ہیں فالحد دللہ دب العلمين ۔

علامشعرافي ميزان كم: ۵۱ يل فقد بان لك يا احى مما نقلناه عن الاثمة الاربعة وغيرهم ان حميع الاثمة المجتهدين دائرون مع ادلة الشريعة حيث دارت وانهم كلهم منزهون عن القول بالرأى في دين الله وان مذاهبهم كلها محررة على الكتاب والسنة كتحرير الذهب والحوهر وان اقوالهم كلها ومذاهبهم كالثوب المنسوج من الكتاب والسنة سدره ولحمته منها وما بقى لك عذر في التقليدلاى مذهب شئت من مذاهبهم فانها كلها طريق الى الحنة كما سبق بيانه او احرالفصل قبله وانهم كلهم على هدى من ربهم.

وانه ماطعن احد في قول من اقوالهم الالحهله به اما من حيث دليله واما من حيث دليله واما من حيث دقة مداركه عليه لاسيما الا مام الا عظم ابو حنيفة النعمان بن ثابت رضى الله عنه الذي احمع السلف والخلف على كثرة علمه وورعه وعبادته و دقة مداركه واستنباطاته كما سياتي بسطه في هذه الغصول ان شاء الله تعالى و حاشاه \_ رضى الله عنه \_من القول في دين الله بالرأى الذي لايشهد له ظاهر كتاب ولا سنة \_ ومن نسبه الى ذلك فبينه وبينه الموقف

عشرة \_

منحصر نہیں ) پس جس شخص نے شریعت کی وسعت کا مشاہد ہنہیں کیا کہ اس میں

(بقيه حاشي صفح گرشته) الذي يشيب فيه المولود ـ اه

ترجمہ: عزیز من! تم کوان اقوال سے جوہم نے ائمہ اربعہ وغیرہم سے نقل کے ہیں بیہ بات ظاہر ہوگئ ہوگی کہ تمام ائمہ جمہتدین دلائل شرعیہ کے موافق چلتے ہیں اور جدھر کو بھی وہ چلا دیں اور بید حضرات سب کے سب اس بات سے منزہ ہیں کہ دین خداوندی میں ( ذاتی ) رائے کو دخل دیں ، ان سب کے فد ہب کتاب وسنت کے موافق ہونے ہیں اور ان کے اقوال و فذا ہب کتاب سنت سے اس طرح بنے موافق ہونے ہیں اور ان کے اقوال و فذا ہب کتاب سنت سے اس طرح بنے گئے ہیں کہ ان کا تا با بانا کتاب وسنت ہی ہے اور اب تمہارے پاس ان میں سے کس کے فد ہب کی تقلید کرنے میں کوئی عذر نہیں رہا کیونکہ بیسب کے سب جنت کے راہتے ہیں (جیسا کہ فصل گذشتہ کے اخیر میں معلوم ہوچکا) بیسب امام اپنے رب کی طرف سے ہدایت پر ہیں۔

اور جو حص ان کے کی تول میں طعن واعتراض کرتا ہے اس کے دو ہی سبب بیل یا تو وہ ان کی ولیل سے ناواقف ہے یا ان کا ماخذ وقت ہونے کی وجہ ہے اس کی بچھ میں نہیں آیا خصوصا امام اعظم ابو حقیقہ نعمان بن غابت رضی اللہ عنہ کے اقوال جن کی کشرت علم اور تقتو کی اور عبادت اور دفت ما خذا ور بار کی استباط پر ظف وسلف کا اجماع ہو چکا ہے۔ امام اعظم اس سے بالکل بری ہیں کہوہ وین الہی میں اپنی ( ذاتی رائے سے ایک بات کی نبست کرتا رائے سے ایک بات کی نبست کرتا رائے سے ایک بات کی نبست کرتا ہے اس کے اور امام کے درمیان قیامت کا دن ہے جس میں بچ بھی (بعجہ ہول کے ) بوڑھے ہوجاویں گے۔ اھ۔ اور میزان کے مین دمین فرماتے ہیں اعلم یا اسمی ان طالعت بحمد اللہ تعالی ادلہ المستداھ ب الاربعة و غیر ہالا سیما ادلة مذھب الامام ابی حنیفة رضی اللہ عنہ فانی خصصته بمزید اعتناء و طالعت علیہ کتاب تحریج احادیث کتاب الهدایة للحافظ الزیلعی وغیرہ من بمزید اعتناء و طالعت علیہ کتاب تحریج احادیث کتاب الهدایة للحافظ الزیلعی وغیرہ من کشرت طرقہ حتی لحق بالحسن او الصحیح فی صحة الاحتجاج به من ثلاثه طرق اواکٹرالی

وقداحتج حمهور المحدثين بالحديث الضعيف اذاكثرت طرقه والحقوه

(يقيم الشيم في كرشته) بالصحيح تارة والحسن اخرى وهذا النوع من الضعيف يوحد كثير افى كتاب السنن الكبرى للبيهقى التى القها لقصد الاحتجاج لاقوال الاثمة واقوال اصحابهم فانه اذا لم يحد حديثا صحيحااو حسنا يستدل به لقول ذلك الامام او قول احدمن مقلديه يصبر بروى الحديث الضعيف من كذا وكذا طريقا ويكتفى بذالك ويقول وهذه الطرق يقوى بعضها \_

فبتقد يروحود ضعف في بعض ادلة اقوال الامام ابي حنيفة واقوال اصحابه فلا خصوصية له في ذلك بل الاثمة كلهم يشار كونه في ذلك ولا لوم الاعلى من يستدل بحديث واه بمرة حاء من طريق واحدة وهذا لا يكاد واحد يحده في ادلة دلائل من المحتهدين. اه \_

ترجمہ: اور عزیز من ! میں نے بھر اللہ ندا ہب اربعہ وغیر ہا کے دلائل کا مطالعہ کیا ہے خصوصاً امام البوحنیفہ ؓ کے ندہب کے دلائل کا اس کوتو میں نے بہت زیادہ اہتمام اور خصوصیت کے ساتھ دیکھا ہے اور اس ندہب کے متعلق کتاب تر ترج احادیث البدایہ حافظ زیلعی کی اور اس کے سوا کتب شروح بہت دیکھیں تو میں نے امام صاحب اور ان کے شاگر دوں کے دلائل میں حدیث سجح اور حسن یا ایک ضعیف حدیث پائی جس کے طرق کثرت سے ہیں حق کہ صحت احتجاج میں وہ حسن یا صحح کے درجہ کو پہنچتی ہے کس کے تین طرق ہیں کسی کے اس سے بھی زیادہ دس طرق تک ہیں۔

اور تمام محدثین نے کشرت طرق کے بعد حدیث ضعیف سے احتجاج کیا ہے بھی اس کو سیج کے ساتھ ملحق کیا ہے بھی اس کو سیج کے ساتھ میں نے ساتھ ، چنانچہ بیب موجود ہے جب دہ کسی اس قیم کی ضعیف حدیث معیف کو ہے جب دہ کسی امام یا اس کے مقلدین کے کسی قول کی تائیدییں حدیث سیج یاحس نہیں یاتے تو حدیث ضعیف کو مختلف طرق پر بیان کر کے کہددیتے ہیں کہ پیطرق ایک دوسرے کی تائید کرتے ہیں ۔

پس اگرامام ابوصنیفہ اوران کے اصحاب کے دلائل میں ضعیف کا وجود تسلیم بھی کر لیاجائے تو یہ بات کچھانمی کے ساتھ مخصوص نہیں بلکہ تمام انکہ اس بات میں ان کے شریک حال ہیں اور ملامت صرف اس شخص پر ہوسکتی ہے جو کسی وابی حدیث سے استدلال کر ہے جس کا طریق صرف ایک ہی ہے مگر اس کا وجود

#### (بقیدحاشیه صغی گرشته) جہدین میں سے کچھ کی کے بھی دلائل میں کی کونہ ملے گا۔اھ۔

وها قد انبت لك عن صحته ادلة مذهب الامام الاعظم ابى حنيفه رضى الله عنه دان جميع مااستدل به لمذهبه اعذه عن عيار التابعين دانه لايتصور فى سنده شخص منهم يكذب ابدا وان قيل بضعف شئى من ادلة مذهبه فذلك الضعف انما هو بالنظر للرواة النازلين عن سنده بعد موته وذلك لايقدح فيما احذ به الامام عند كل من استصحب النظر فى الرواة وهو صاعدالى النبى عليه و كذلك نقول فى ادلة مذهب اصحابه فلم يستدل احدمنهم بحديث ضعيف فردلم يأت الامن طريق واحدة ابدا كما تتبعنا ذلك انما يستدل احدهم بحديث صحيح او حسن اوضعيف قد كثرت طرقه حتى ارتفع لدرجة الحسن وذلك اسرلايختص باصحاب الامام ابى حنيفة بل يشاركهم فيه جميع المذاهب كلها كما مرايضا .

فاترك يا احى التعصب على الامام ابى حنيفة واصحابه رضى الله عنهم احمعين واياك و تقليد الحاهلين باحواله وماكان عليه من الورع والزهد والاحتياط في الدين فتقول ان ادلته ضعيفة بالتقليد فتحشر مع الخاسرين \_وتتبع ادلته كما تتبعنا تعرف ان مذهبه رضى الله عنه من اصح المذاهب لبقية مذاهب المحتهدين رضى الله عنهم احمعين \_

ترجمہ: اورلومیں نے تمہارے سامنے امام اعظم ابو صنیفہ رحمہ اللہ کے دلائل کی صحت واضح کردی اور تلا دیا کہ جتنی احادیث سے امام نے اپنے ند جب پر استدلال کیا ہے وہ ان کو بڑے بڑے تا بعین سے روایت کرتے ہیں جن میں کی کامتہم بالکذب ہونا ہر گڑمکن نہیں اورا گرامام کے ند جب کی کسی دلیل کوضعیف کہا جا تا ہے تو وہ ضعف راویوں کے اس طبقہ کی وجہ سے پیدا ہوا ہے جوامام سے پنچ ہیں اوران کے بعد پیدا ہوئے ہیں اوران لوگوں کے ضعف سے اس حدیث پر اثر نہیں پڑسکتا جس کوامام نے اعلی طبقہ سے اخذ کیا ہے۔

ای طرح ہم امام ابوصنیفہ دھمہ اللہ کے اصحاب کے بارے میں بھی کہتے ہیں کہ ان میں ہے کی نے ایک ضعیف حدیث سے استدلال نہیں کیا جس کا صرف ایک ہی طریق ہو جیسا کہ تتبع ہے ہم کو معلوم ہوا ہے، بلکہ ان میں سے ہرا کہ صحح حدیث یا حن سے استدلال کرتا ہے یا ایک ضعیف حدیث ہے جس کے

(بقید حاشیه صفح گرشته) طرق بکثرت میں حتی کدوہ درجہ حسن پر پہنچ گئی ہے اور یہ بات امام ابوطنیفہ کے اصحاب کے ساتھ مخصوص نہیں بلکہ جملہ اہل ندا ہب اس بات میں ان کے شریک میں۔

پسعزیزمن! امام الوحنیفہ رحمہ اللہ اوران کے اصحاب کے مقابلہ میں تعصب سے کام لینا حجور دواوران لوگوں کی تقلید سے بچو جو امام کے حالات سے ناواقف اوران کے ورع و زهد واحتیاط فی اللہ بن سے بخبر بیں اوران کی تقلید کرتے ہے ہرگز مت کہنا کہ امام صاحب کی دلیلیں ضعیف ہیں ور نہ تہمارا حشر بھی ناکام رہنے والوں کے ساتھ ہوگا اورتم کو امام کے دلائل کا تتبع کرنا چاہئے جیسا ہم نے تتبع کیا ہے اس وقت تم کو معلوم ہوجائے گا کہ امام کا فد جب تمام فد اجب سے زیادہ صحیح ہے جیسا کہ بقیہ جہتدین کے فرجب ہیں۔اھ۔

فع: اسباب المحوديك اسم مضمون مين جوعلامه شعرانى في يفر بايا هم كدا الله الله كوكى خاص فرجب كا پابند نمين كيا جاسكا اس مين وه الله الله مراد بين جوكتاب وسنت عنود استنباط كرف كي قدرت مركع بين اورجن مين يدقدرت ند بوان پركى امام كى تقليد كرنا علامه كزد يك بهى واجب به چنا نچه ميزان كي امام كى تقليد كرنا علامه كزد يك بهى واجب به چنا نچه ميزان كي امام كي تقليد احدمن علماء كين : ٥٠ و ٥١ مين صراحة فر مات بين وقد بلغنا ان شخصا استشاره في تقليد احدمن علماء عصره فقال لا تمقلد ني و لا تقلد مالكاو لا الاوزاعي و لا النجعي و لا غيرهم و الاحكام من حيث اعدادا - اه -

قلت وهـو مـحمول على من له قدرة على استنباط الاحكام من الكتاب والسنة والا فقد صرح العلماء بان التقليد واحب على العامى لئلا يضل في دينه والله اعلم \_

اورہم کوامام احمد بن صنبل کا بیوا قعہ پہنچاہے کہ ایک شخص نے اپنے زبانہ کے علماء میں سے کسی کی تقلید کر رہنما لک کی نداوزاعی کی نہ اوزاعی کی نہ ایرائیم خوص کی جارے میں ان سے مشورہ لیا تو آپ نے فرمایا کہتم ندمیری تقلید کرونہ مالک کی نداوزاعی کی نہ ایرائیم خوص کی جارے ہوں۔

میں کہتا ہوں کہ یہ جواب اس خص پرمحمول ہے جس کو کتاب دسنت سے استباط احکام کی قدرت خود حاصل ہوور نه علاء نے تصریح کی ہے کہ عامی پر تقلید واجب ہے تا کہ وہ دین میں گر ابی کے دستہ پر نہ سیلے اھ۔اور فقہاء کے کلام میں عامی سے مرادوہ خص ہے جو جمہتد نہ ہوگورسی عالم ہو، چنا نچے فقہ دیکھنے والے اس کو

#### (بقيه حاشيه مفحه گزشته) خوب سجھة ہیں۔

في علامه حافظ سيوطي ( تيميض الصحيف " مين فرمات على كه وروى ايسضاعن ابى غسان قال سمعت اسرائيل يقول نعم الرحل النعمان ماكان احفظ لكل حديث فيه فقه واشد فخصه عنه فاكرمه الخلفاء والامراء والوزراء وقال مسعر من جعل ابا حنيفه بينه وبين الله رحوت ان لا يخاف و لا يكون فرط في الاحتياط لنفسه اه ملحصا \_ 2٧٠ \_

ابوغسان سے روایت ہے وہ کہتے ہیں کہ میں نے اسرائیل کو یہ کہتے ہوئے سنا (۱) کہ نعمان (ابوحنیفہ) بڑے اچھے شخص تھے وہ ان تمام حدیثوں کے بیے حافظ تھے جن میں احکام کا ذکر ہے اوران کی بہت چھان بین کرتے تھے ای لئے خلفاء اورامراء ووزارء تک ان کی تعظیم کرتے تھے اور مسر (بن کدام) فرمایا کرتے تھے کہ جو شخص ابوحنیفہ کو اپنے اور خدا کے درمیان واسطہ بنائے مجھے امید ہے کہ اسے پھھاندیشہ نہ ہوگا اوراس نے اسے نفس کے لئے احتیاط کرنے میں کچھ کوتا بی نہیں کی اھے۔

اور صخی تمر ۲۳ میں فرماتے ہیں کہ وروی ایضا عن سعید بن منصور قال سمعت فضیل بن عیاض یقول کان ابو حنیفة رجلا فقیها معروفا بالفقه مشهورا بالورع کثیر الصحة قلیل الكلام حتى ترد مسئلة في حرام وحلال و كان اذا وردت علیه مسئلة فیها حدیث صحیح تبعه وان كان عن الصحابة والتابعین والاقاس فاحسن القیاس اه ملحصا:

ترجمہ: سعید بن منصور ہے روایت ہے وہ کہتے ہیں کہ میں نے نضیل بن عیاض رضی اللہ عنہ (۲) کوفر ماتے ہوئے سنا کہ ابوحنیفہ فقیہ شخص تھے۔ فقہ میں ممتاز اور تقوی میں مشہور تھے زیادہ خاموش رہنے والے کم خن تھے، جب تک کوئی مسئلہ حرام وحلال کا وار دنہ ہوا ور جب امام صاحب کے پاس ایسا مسئلہ آتا جس میں حدیث تھے وار دہے تو حدیث کا اتباع کرتے تھے اگر چہوہ صحابہ اور تابعین ہی ہے منقول ہو

- (۱) بیاسرائیل بن یونس بیں جو بخاری وسلم اور جملہ اصحاب صحاح کے رجال میں سے بیں بہت بڑے محدث اور حافظ عدیث بن ملاحظہ ہوتہذیب ص: ۲۱ تاج : اور واللہ اعلم ۱۲ منہ
- (۲) بخاری و مسلم کے رجال میں سے ہیں بہت بزے محدث وزاہد، فاصل وعابد ثقتہ مامون ہیں۔امام ابو صنیفہ کے شاگرداورامام شافعیؓ کے استاذ ہیں ۱۲ مند۔

(بقی**ہ حاشیہ صفی گزشتہ)** ( بینی مرفوع نہ ہو بلکہ موقوف یا منقطع ہو کیونکہ امام کے نز دیک موقوف و منقطع بھی خاص شرا لکا کے ساتھ جمت ہے ) اور اگر حدیث وار د نہ ہوتب قیاس فر ماتے اور اچھا قیاس فر ماتے اھ۔

وروى منه ايضا عن نعيم بن عمر قال سمعت ابا حنيفة يقول عجبا للناس يقولون اني افتي بالرائي وما افتى الاباثر\_ اه ص : ٢٨\_

تر جمہ: اور تاریخ بخاری میں نعیم بن عمر سے روایت ہے وہ فرماتے ہیں کہ میں نے ابو صنیفہ ّسے بیہ کہتے ہوئے سنا کہ جھےلوگوں پر تبجب ہے یوں کہتے ہیں کہ میں اپنی رائے سے فتوی دیتا ہوں حالا نکہ میں بدون اگر ( لیعنی حدیث ) کے فتوی نہیں دیتا۔

ان روایات ہے امام صاحب کا حافظ حدیث اور متبع سنت ہونا اظہر من انتمس ہے ان لوگوں پر افسوں ہے جواب بھی امام صاحب پر مخالفت حدیث کاطعن کرتے ہیں ہداھم اللہ-

علامشعرا في رحم الله في ميزان كم ١٥ مين شخ ابن حزم كما يرمقو لقل فرمايا ب: وكابن حزم يقول فقل فرمايا ب: وكابن حزم يقول حميع ما استنبط المحتهدون معدود من الشريعة وان حقى دليله على العوام ومن انكر ذلك فقد نسب الاثمة الى الخطاء وانهم يشرعون مالم يأذن به الله وذلك ضلال من قائله عن الطريق والحق انه يحيب اعتقاد اتهم لو لا رأوا في ذلك دليلاً ماشرعوا ...

ترجمہ اورابن حزم رضی اللہ عنفر مایا کرتے تھے جس قدراحکام جمہتدین نے متنبط فرمائے ہیں،
وہ سب شریعت ہی ہیں داخل ہیں اگر چہ توام پراس کی دلیل شخفی رہے اور جوشخص اس کا انکار کرے اس نے
ائمہ کوخطا کی طرف منسوب کیا اور اس کے معنی میہ ہیں کہ (نعوذ باللہ ) ائمہ نے اس چیز کومشر وع کیا ہے جس کی
خدانے اجازت نہیں دی اور میہ بات اس قائل کے گمراہ ہونے کی دلیل ہے اور حق میہ ہے کہ اس بات کا اعتقاد
واجب ہے کہ اگرائمہ کواس کی دلیل معلوم نہ ہوتی تو وہ شریعت میں اس کو ہرگز داخل نے فرماتے اھے۔

علامدا بن حزم فرقئہ ظاہر ہیہ کے بہت بڑے عالم ہیں جو ظاہر حدیث کا اتباع کرتے ہیں۔ائمہ مجہدین کی نسبت ان کا بیقول ان لوگوں پر کامل جمت ہے جو اپنے کو اہل حدیث کہتے ہیں علامدا بن حزم کے قول سے صاف معلوم ہوا کدان کے نزدیک ائمہ مجہدین نے جس قدرا دکام اپنے اجہاد سے مستبط کئے ہیں وہ سب شریعت میں داخل ہیں اگر چہ ہم کو ان کی دلیل معلوم نہ ہواور بیا عتقاد واجب ہے کہ ائمہ کے پاس ان

تمام نداہب کی گنجائش ہے۔

اس پرائی شنیج بات لازم آئے گی جس سے نکلنا اسے ناممکن ہوجائے گاوہ بیہ کہاں شخص کے نز دیک بقیہ ائمہ مجتمدین جواس کے مذہب سے موافقت نہیں رکھتے خطا پر ہوں گے، حالا نکہ وہ سب کے سب اپنے رب کی طرف سے ہدایت پر ہیں۔

پی معلوم ہوا کہ کلام مشکلم کے سجھنے کا بیہ مطلب نہیں ہے کہ تم محض ان صور توں کو جان لوجوا ہل زبان کے اتفاق سے اس کلام کے شمن میں حصر (عقلی یا لغوی) کے ساتھ موجود ہیں (کیونکہ ان وجوہ اور صور کے معلوم ہونے سے مشکلم کی مراد تطعی طور پر معلوم نہیں ہوسکتی اگر ایک لفظ کے بچاس معنی ہیں تو محض ان معانی کا جان لینا کافی نہیں جب تک بین معلوم ہو کہ مشکلم کی مرادان میں سے کون سی صورت ہے) بلکہ فہم اس کا نام ہے کہ بین معلوم ہوکہ مشکلم کی مرادان میں سے کون سی صورت ہے) بلکہ فہم اس کا نام ہے کہ مشکلم کے مقصود کو سمجھا جائے کہ آیا اس نے اس کلام سے وہ تمام صور تیں مراد لی ہیں کے

(بقید حاشیہ صفحہ گزشتہ) احکام کے دلائل ضرور موجود تھے وہ بدون دلیل شرع کے کوئی بات نہیں کہ یکتے۔ .

بحمد اللہ اب ہر پہلو سے بیہ مقام واضح ہو گیااور میں نے علامہ شعرانی کے اقوال اس جگہ تطویل کے ساتھ اس لیے نقل کردیئے تا کہ ان لوگوں کی غلطی ظاہر ہوجاوے جوامام شعرانی کوغیر مقلدیا تقلید کا مخالف سیجھتے اوران کے اقوال سے مقلدین پراحتجاج کرتے ہیں۔

اس تقریرے بیہ بات واضح ہوگئی کہ علامہ شعرانی ان لوگوں کے حق میں تقلید کو واجب فرماتے ہیں جو کتاب وسنت سے استنباط احکام کی قدرت نہیں رکھتے اور ظاہر ہے آج کل عمو ما تمام علاء کی یہی حالت ہے عوام تو در کنار۔ پس سب پرائمہ کی تقلید واجب ہے۔ واللہ اعلم۔

ا سیمضمون علامہ کو ذوق یا کشف سے معلوم ہوا ہے اس میں بعض علاء کو علامہ سے اختلاف ہے اور ظاہر ہے کہ ذوق و کشف کوئی جمت شرعیہ نہیں جس کا ماننالا زم ہواس لیے فی نفسہاں میں اختلاف کی گنجائش ہے۔ ۱۲ منہ علامہ ایک لفظ مختلف وجوہ اور متعدد معانی کوشتمل ہواس صورت میں کلام واحد میں ان سب کا دفعة مراد ہونا حنفیہ کے نز دیک جائز نہیں۔ شافعیہ کے نز دیک عالیا جائز ہے اس لئے علامہ کا میکلام ان کے ند جب پر بینی ہے۔ فاقعم واللہ اعلم

جن کو کلام متضمن ہے یا بعض کا قصد کیا ہے۔ پس تم کو چاہئے کہ قہم کلام اور قہم عن المت کلم میں فرق کرو کیونکہ مقصود اخیر صورت ہے قہم کلام کا مطلب تو یہ ہے کہ تم اس کلام کی ترکیب نحوی اور مفردات کے معانی لغویہ معلوم کرلواور قرائن سے کسی ایک معنی کوتر جج دے لوکہ غالباً یہ تقصود ہے۔ اور قہم عن المت کلم یہ ہے کہ تم متعکم کی مراد کو یقین کے ساتھ معلوم کرلواور قہم عن المت کلم (حقیقی درجہ میں) بجزاس ذات کے سی کو حاصل نہیں جس پر قرآن نازل کیا گیا ہے اور اس کا کچھ حصہ محقق عارفین کو بھی ملتا ہے مگروہ وقی کے برابر قبیں ہوتا اس لئے عارفین کے قہم میں خطاکا احتال باتی ہے۔

ر مافہم کلام کا درجہ سوبیرتو عوام کے لئے ہے اس عارفین میں سے جن کوفہم عن متعلم حاصل ہاں کوفہم کلام بھی حاصل ہاورجن کوفہم کلام حاصل ہاں کوفہم عن المحتكلم حاصل ہونا ضروری نہیں كہ وہ مختلف وجوہ میں سے متكلم كی مراد كوبھی یقین کے ساتھ معلوم کر لیتے ہوں کہ اس کی مرادسب وجوہ ہیں یا بعض (اوربعض میں ہے بھی ایک خاص فرد ) اس ند قتی کمیس تامل کرو کیونکہ پیر بات تم کسی کتاب میں نہ یاؤگے۔ اس نمبر میں علامہ نے طلبہ کو جو تعلیم دی ہے اس کے توضیح ہونے میں کچھ شک نبیں کہ کی متعلم کے کلام کا مطلب اپنی بھی ہوئی صورت میں بیان کر کے ہم کو بید عوی نہ کرنا چاہئے کہ اس کی مرادیبی ہے لیکن اس پر جودلائل قائم کے ہیں ان میں بعض دلیلیں بعض علماء کے نز دیک مخدوش ہیں مثلا ایک دلیل بیر بیان فرمائی ہے کہ اس صورت میں حق کو ایک مذہب میں منحصر کرنا اور بقیہ مجتهدین کو خطاء کی طرف منسوب کرنا لازم آتا ہے حالانکہ سب ائمبری پر ہیں اورشر بعت اتنی وسیع ہے کہ وہ سب کے ند ہب کوسانے والی ہے الح بعض علماء کا خیال بیہ کہ جملہ جہتدین کے حق پر ہونے کا بیر طلب نہیں ہے کہ وہ ہر مسلد میں حق پر ہیں بلکہ مطلب بیہ کدان کا مذہب مجموعی حیثیت ہے تن ہے کیونکہ بعض دفعہ مجتهدے خطابھی ہوجاتی ہے "السمعتهد يعطي ویصیب " جس کی دلیل بیہ ہے کہ بھض دفعہ مجتدایے بعض اقوال سے خود رجوع کرلیتا ہے، مگر چونکہ مجتمد کی تحریف ہی ہے ہے کہ من کان صواب اکثر من خطاء ہ' اس لئے اس سے خطا کم اور اصابت زیادہ ہوتی ہے لہٰذا جملہ مجہّدین کا مذہب مجموعہ فل ہے۔ اورعزیزمن! تم کو سجھنا چاہئے کہ بعض دفعہ تم اپنے ایک ہم جنس آدمی ہی کے کلام کواپی فہم کے احاطہ میں لانے سے عاجز ہوجاتے ہو پھر کلام رب العلمین کے سجھنے سے تم کس لئے اپنے کو قاصر (وعاجز) نہیں سجھنے (اوراس کی تقییر پراتی جرات کیوں ہے کہ جو کچھتے تمہاری سجھ میں آگیا اس کی بابت قطعی دعوی کر دیا کہ حق تعالی کی مراد بس کہی ہے ) حق تعالیٰ کے کلام کی تفییر کرنا بجز کامل وارثان رسول اللہ ہے کے اورکسی کو مناسب نہیں۔ یہ لوگ (نفسانی) خواہش سے اوراس کی متابعت سے بری اورشکوک مناسب نہیں۔ یہ لوگ (نفسانی) خواہش سے اوراس کی متابعت سے بری اوراس کے واحتمالات اور خیالات واو ہام اور ان جھوٹے دعاوی سے جو راہ ہدایت اوراس کے حقائق سے گراہ (اور نیاک صاف) ہوتے ہیں دوان کی تفییر بھی اسی طرح باطل خیالات اور بعید احتمالات اور غلط عقائد وغیرہ سے (توان کی تفییر بھی اسی طرح باطل خیالات اور بعید احتمالات اور خطط عقائد وغیرہ سے پاک صاف ہوگی چنانچے مشاہدہ اس کی کافی دلیل ہے۔

اور (عزیز من!) اس میں تمہارا کیا حرج ہے کہتم صرف خدا کے بندہ اور غلام ہی بن کررہوا ورعلم عمل (وغیرہ کا دعوی) کچھ بھی نہ ہو۔ بس علوم میں سے تم کو وحدانیت الہید کا علم کافی ہے اوراعمال میں خدا کی محبت، رسول کی محبت اور صحابہؓ کی محبت اور جماعت (صوفیہ) کے ساتھ سچا اعتقاد کافی ہے۔

علم سے زیادہ عمل کی ضرورت ہے

(اور یا در کھو کہ آخرت میں تنہاعلم سے نجات نہ ہوگی بلکہ بہ نبیت علم کے مل کی ضرورت زیادہ ہوگی) جیسا کہ ایک شخص نے رسول اللہ ہیں ہے اور جن قبل مواضع میں مجتد سے خطا ہوئی ہے اگر اللہ ہیں ہے ما ہوئی ہے اگر اللہ ہیں ہوئی ہے اگر مقلد ین کو وہ خطا محقق ہوجائے تو ان مواضع میں اپنے امام کا قول چھوڈ کر دوسرے جبتدین کا قول لے لین مقلدین کو وہ خطا محقق ہوجائے تو ان مواضع میں اپنے امام کا قول چھوڈ کر دوسرے جبتدین کا قول لے لین چاہے ، چنا نچہ المحمد للہ ندا ہب اربعہ کے مقلدین ایسابی کرتے رہتے ہیں کہ بعض مسائل میں شافعیہ نے اپنا امام کا قول چھوڈ کر امام ابو صنیفہ ہے کہ قول اخذ کیا ہے اور بعض مسائل میں حفیہ نے اپنے امام کا قول جھوڈ کر امام ابو صنیفہ ہے کہ وہ کو اہم اللہ عنا احسال میں اللہ عنا اللہ عنا اللہ کا قول اختیار کیا ہے فیز اہم اللہ عنا احسال میں حفیہ نے اسے امام کا قول جھوڈ کر امام اللہ عنا دیں اللہ عنا احسال میں اللہ عنا احسال میں دفیہ ہے امام کا قول جھوڈ کر امام اللہ عنا حسال میں اللہ عنا احسال میں دفیہ ہے امام کا قول جھوڈ کر امام الدو صنیفہ کے اہم اللہ عنا احسال میں اللہ عنا احسال میں دفیہ ہے امام کا قول جھوڈ کر امام اللہ عنا دست اللہ عنا احسال میں اللہ عنا احسال میں اللہ عنا احسال میں دفیہ ہے اور احتیا کی اس مقال میں دفیہ ہے امام کا قول جھوڈ کر امام کا قول اختیا کی اللہ عنا احسال میں دفیہ ہے کہ کو دو مواحد کی جانے کی اسام کا قول جھوڈ کر امام اللہ عنا کی کر دو مواحد کی مواحد کی کو دو مواحد کی کو دو مواحد کی کر دو مواحد کی تو اس میں مواحد کی دو مواحد کی دو

قیامت کب آوے گی۔الحدیث بطولہ۔اور حق تعالی فرماتے ہیں" ان اکرمکم عندالله اتفکم سلم کم میں سے زیادہ معزز خدا کے نزدیک وہ ہے جوزیادہ پر ہیزگار ہو۔ یہ ہیں فرمایا کہ جس کوسب سے زیادہ علم حاصل ہو۔

اور (عزیزمن!) قرآن میں جتنی آیتیں جزاء (وثواب) کے متعلق ہیں تم ان سب میں غور کروتو تم کو معلوم ہوگا کہ وہ سب آیات عمل ہی کے متعلق ہیں (علم کے متعلق نہیں ہیں) چنا نچے کہیں ارشاد ہے ' ھل تہ خرون الاب ما کنتہ تعملون ' کہیں فرماتے ہیں جزاء بسما کانو یکسبون ' جمالا کہیں ایک آیت میں بھی حق تعالی نے بیفر مایا ہے کہ جزاء بسما کنتہ تعلمون ( یعنی ان تمام ایک آیت میں بھی حق تعالی نے بیفر مایا ہے کہ جزاء بسما کنتہ تعلمون ( یعنی ان تمام آیات میں یہی فرمایا گیا ہے کہ تمہارے اعمال کا یہ بدلہ ملے گا تمہارے کا موں کا یہ ثواب ہوگا کہیں بنہیں فرمایا گیا ہے کہ تمہارے علم کا یہ بدلہ یا بیثواب ہوگا ) اس کو خوب سمجھ جاؤ۔

اور (یادر کھو! کہ) کتابوں کے نازل کرنے اور رسولوں کے بھیجنے سے مقصود خود عمل کرنا ہے اور دوسروں کو نیک عمل کی ترغیب دینا مشل السذین حملوا التوراة شم لے معصود کم معلم المحمار یحمل اسفارا۔ ہم مثال ان لوگوں کی جن پرتورات کا بوجھ لادا گیا پھروہ اس کو اٹھا نہ سکے (یعنی اس کے موافق عمل نہ کیا) اس گدھے کی طرح ہے جو کتابیں لا دے ہوئے (جارہا ہے اس طرح جب عالم اپ علم پڑمل نہ کرے تو اس کے اوپر کتابیں لدی ہوئی ہیں، مگر گدھے کی طرح اسے خرنہیں کہ میرے اوپر کیا لدا ہوا ہے اپ بائل اللہ نے بچھ لیا کھم اور تلاوت قرآن سے اور اس کے الفاظ اور زجر وتخویف ہوا ہے ) پس اہل اللہ نے بچھ لیا کھم اور تلاوت قرآن سے اور اس کے الفاظ اور زجر وتخویف

ل الحجرات:١٣

ع وبى بدلد ياؤك جو يحيم كياكرت تصدالنمل: ٩٠ مرتب

سے بدلدان کامول کا جوکرتے تھے۔الواقعه: ٢٤ مرتب

س بدلدان ككامولكا -التوبة: ٨٢ مرتب

٥ الجمعة:٥

سے مقصود میر ہے کہ جس مسئلہ کو جاننے کے بعد اس پڑمل نہ کیا جائے گا اس کی بابت سوال ہوگا۔

## علم کے بغیرعمل کرنامشکل ہے

(پی علم سے مقصود محض مسائل کا جاننا اوران کی تقریر کردینا نہیں بلکہ اصل مقصود عمل ہے، حاشا وکلا مقصود عمل ہے کہ مطلب نہیں کہ ملکہ کوئی ضروری چیز نہیں، فضول شی ہے، حاشا وکلا کے وکئی عمل جس کو ہم مقصود اصلی کہہ رہے ہیں اس کا صحیح طور پرا دا ہونا بدون علم کے مشکل اور سخت دشوار ہے اس کئے ضرورت اس کی بھی ہے گوآ لہ اور مقصود ہونے کا فرق ضرور ہے کے ممل مقصود ہے اور علم اس کا آلہ اور ذریعہ ہے۔

# بحمیل عمل کے لئے علم ضروری ہونے کی ایک عمدہ مثال

نیز عمل کا کمال بھی علم پر موقوف ہے ) اور (اس کی تو طبیح کے لئے ) تم سیمجھو کہ قلوب پر اثر ہمیشہ اس علم ہی کا ہوتا ہے جو دلوں میں جما ہوا ہے تم غور کرو کہ ایک بادشاہ اگر باز ارمیں رعیت کا لباس پہن کر نکلے اور ایسے لوگوں کے درمیان میں چاتا پھر تا رہ جواس کو پہچانے نہیں ہیں تو باز اروالوں کے دلوں میں بادشاہ کا پچھ بھی وزن اور ذرہ برابر بھی وقعت قائم نہ ہوگی اور اگر اس حالت میں بادشاہ سے کوئی ایسا شخص ملے جواسے بہچا نتا ہوتو اس کے نفس میں معاً بادشاہ کی عظمت وقد رقائم ہوجائے گی اور اس کاعلم قلب پراثر کرے گا جس کے سبب وہ بادشاہ کا احترام وادب بھی بجالا نے گا اور اس کے سامنے عاجزی بھی ظاہر کرے گا۔

اور (فرض کرو کہ ) پیشخص ایسا ہے جس کا در بارشاہی میں ( کسی متازعہدہ پر ) مقرب ہونالوگوں کومعلوم ہے تو جب وہ دیکھیں گے کہ بیا تنابڑا آ دمی ہوکر دوسر سے کے ساتھ الی تعظیم و تکریم کا برتاؤ کرر ہاہے جو اس کے درجہ کالحاظ کرتے ہوئے بجز بادشاہ کے اور کسی کے ساتھ نہ ہونا چاہئے ،اور اس وقت وہ بھی سمجھ جا کیں گے کہ بیہ معمولی لباس والا بادشاہ ہی ہے اس خیال کے آتے ہی فوراً وہ اپنی نگا ہیں پنچی اور آوازیں پست کرلیں گے اوراس کی خدمت کے لئے دوڑتے اور اس کے دیدار و احترام کے لئے بھاگتے پھریں گے۔

اب بتلا و کہ ان لوگوں نے جو بادشاہ کی تعظیم و تکریم اس وقت کی ہے اس میں بادشاہ کی صورت کو وخل ہے باان کے علم ومعرفت کو یقیناً بادشاہ کی صورت تو ان کے سامنے پہلے بھی تھی اور (صورت سے) وہ یہ نہیں سمجھے کہ یہ بادشاہ ہے ، کیونکہ وصف بادشاہت کسی کی صورت کا عین نہیں ہے ، بلکہ بیتو ایک اضافی صفت اور نسبی رتبہ ہے جو اپنی ماتحت رعیت پر حکومت کرنے سے حاصل ہوتا ہے (بادشاہ کی صورت پر بینہیں لکھا ہوا ہوتا کہ بادشاہ ہے یا کون ہے )۔

پس یقیناً لوگوں کے قلوب میں جواثر بعد کو ہوا ہے وہ ان کے اس علم ہی کا اثر ہے جوان کو بعد میں حاصل ہوا اور علم ہی نے بادشاہ کا بیاحترام کرایا ہے۔ (پس ابتم علم کو کسی طرح فضول نہیں کہہ سکتے کیونکہ عمل کی تکمیل بدون علم ومعرفت کے نہیں ہو سکتی بقیناً ایک عارف جس احترام و تعظیم کے ساتھ نماز پڑھے گا جاہل غیر عارف اس طرح نماز نہیں پڑھ سکتا)۔

#### آ دمی کے دل میں اللہ تعالیٰ کی عظمت اتنی ہوگی جتناوہ قرآن کو سمجھے گا

جبتم نے یہ بات مجھ لی تواب جانو کہ تلاوت قرآن کرنے والے کو خدا تعالیٰ کی عظمت کاعلم اسی قدر ہوگا جس قدراس کوقرآن کی زجر وتو نئے اور دھکیوں سے خوف ہوگا ۔ کیاتم نہیں دیکھتے کہ بعض دفعہ دوآ دمی قرآن پڑھتے ہیں جن میں سے ایک تو خشوع وگریہ وزاری کے ساتھ پڑھتا ہے اور دوسرے کوان چیزوں کی ہوا بھی نہیں لگی اس میں قرآن کا اثر کچھ ظاہر نہیں ہوتا پھراس کا سبب بجزاس کے اور کیا ہے کہ خشوع کرنے والا اس بات کو جانتا ہے جس کے لئے یہ آیت نازل ہوئی اور اس امر کا مشاہدہ کررہا ہے جس کو وہ آیت مضمن ہے اور اس کے اثر نے اس شخص کورلا دیا اور خاشع

بنادیا ہے اور دوسراشخص ان معانی سے اندھا ہے قر آن اس کے گلے سے ینچے (ول تک) نہیں اتر تا اور نہاس میں الی تلاوت کا پچھا ٹر ہے۔

پی معلوم ہوا کہ ظاہری الفاظ آیت سے اثر نہیں ہوتا بلکہ اثر اس علم ومعرفت کی وجہ سے ہوتا ہے جو اس امر کا وجہ سے ہوتا ہے جو مشاہدہ کرنے والے عارف کی ذات سے قائم ہے جو اس امر کا مشاہدہ کررہا ہے جس کے لئے آیت نازل ہوئی ہے پس تمہارے اندر ہمیشہ تمہارے علم اور مشاہدہ ہی کا اثر ہوگا (خوب بجھلو) اگر عارف کوان امور کاعلم نہ ہوتا تو قرآن اس کو اس طرح نہ گھبرادیتا۔ (کہوہ گریدوزاری میں آپے سے باہر ہوجاتا ہے)۔

اور جب مجھ کو اس حالت کا ذوق حاصل ہوا ہے تو میں قر آن کے پڑھنے اور زبان سے اداکرنے پر (بالکل) قادر نہ ہوتا تھا نہ نماز میں نہ نماز کے علاوہ جس کے اسباب ایسے تھے جن کو وہی شخص سمجھ سکتا ہے جس کو اس حالت کا ذوق حاصل ہو چکا ہے اور وہ اس حالت میں مجھے معذور سمجھے گا اور جسے بیذوق حاصل نہیں ہواوہ مجھ کومعذور نہ سمجھنے میں خود ہی معذور ہے۔ انشاء اللہ تعالیٰ۔

## ا کثر الل الله کا بناسنوار کراورمتعد دروایتوں میں قر آن نه پڑھنے کی وجہ

اورای لئے اہل اللہ ان ہاتوں سے غائب (اور بہت دور) ہوتے ہیں جن کا اکثر قراء تلاوت کی حالت میں قصد کیا کرتے ہیں (لیمن الفاظ کا بنانا سنوار نااور تخسین و تجوید کی طرف توجہ منعطف کرنا۔ اہل اللہ بقدر ضرورت تھیجے قرآن کر کے معانی کی طرف زیادہ توجہ کرتے ہیں الفاظ کی طرف ان کی توجہ بہت زیادہ نہیں ہوتی ) کیونکہ قرآن میں (اہل اللہ کی ) بڑی آ زمائش ہے اور جن اشارات و تو بیخات پر حق تعالیٰ نے ان کومطلع کیا ہے ان کی بابت ان سے باز پرس ہوتی ہے ( کہتم نے اس اشارہ کا کیا حق ادا کیا) اور صاحب کلام (کے مرتبہ ) کی مراعات بھی ان پر لازم ہوتی ہے۔ اور جوش قالی کے سامنے اس کے کلام کی اور جوشن قعالی کے سامنے اس کے کلام کی

الاوت کرتا ہواس سے طہارت ظاہرہ وباطنہ کا (پورا) مؤاخذہ ہوتا ہے پھر(اس حالت میں) بجز خدا تعالیٰ کے کی اور چیزی طرف توجہ کرنے کی ان کو کہاں گنجائش رہی۔
اسی لئے اہل اللہ متعدد روا تیوں میں قرآن پڑھنے اور مختلف قراء توں کے سکھنے کے قائل نہیں کیونکہ اس میں عمر کا ضائع کرنا ہے اور نصیحت تو ایک قراءت سے بھی حاصل ہو سکتی ہے۔ مثلاً ابو عمروکی قرات اوراسی طرح احکام اللی بھی ایک قرات سے معلوم ہو سکتے ہیں اور سلف صالحین میں سے ایک شخص بھی ان تمام روا نیوں کے مطابق قرآن پڑھنے پرقا در نہ تھا (جن پرآج کل کے قراء قادر ہیں) اور نہ وہ اس میں مشغول ہوئے کیونکہ وہ جانتے تھے کہ قرآن عربی زبان میں نازل ہوا ہے اور زبان عربی میں ہوئے کی کہنت میں قصر ہے کی کی گفت ہیں تو سعت ہے کی قبیلہ کی گفت میں مرزیادہ ہے کہی کی گفت میں ترقیق ہے وکلی ہذا بھیہ وجوہ ادا بھی سمجھ لئے جا کیں گئی سے میں ترقیق ہے وکلی ہذا بھیہ وجوہ ادا بھی سمجھ لئے جا کیں گئی اور تو سی سے ایک گوئی گاوہ ہی کا ئی اس صورت میں ظاہر ہے کہ جس ایک گفت میں قرآن کو پڑھ لیا جائے گاوہ می کا ئی ہوگا )۔

لین صحابہ کے بعد ایک جماعت آئی جس نے ہر قبیلہ کی گفت کو اخذ کر کے محفوظ کر دیا اس خیال سے کہ مباد اقر آن اس حالت سے نہ بدل جائے جس حالت پر رسول اللہ ﷺ کے زمانہ میں تھا کہ اس وقت قبیلہ حمیر اور ہذیل اور قریش وغیرہ کی گفت میں بڑھا جاتا تھا ، پس خدا تعالی ان سب سے راضی ہو (کہ انہوں نے قرآن کی مخاطت میں اچھی طرح کوشش کی ) مگر بیہ حضرات محض روایات کی نقل پراکتفاء نہ کرتے تھے (جیبا آج کل کے قراء کرتے ہیں ) بلکہ وہ لوگ علاء ربانی ، قرآن پر عمل کرنے والے ، روزہ رکھنے والے ، تبجد گذار ، زاہد اور خداسے ڈرنے والے ہوتے تھے ، جیبا کہ ان کے طبقات سے معلوم ہوتا ہے۔

اوریمی حال ائمہ مجتهدین رضی الله عنهم کا تھا چنانچہ امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ بچاس سال تک صبح کی نماز عشاء کے وضو سے پڑھتے رہے اسی طرح دوسرے ائمہ بھی (بڑی بڑی مخنتیں اور ریاضتیں کرتے ) تھے وہ لوگ محض مسائل یاد کرنے پر کفایت نہ کرتے تھے (جبیبا آج کل علاء میں مرض ہے بلکہ علم سے عمل کومقصود سیجھتے اور علم کو ذریعہ جانتے تھے۔ )

### ا پنی ساری عمر قراءت حاصل کرنے میں خرج نہ کریں

اور جو تحض اپنی ساری عمر قرات کے حاصل کرنے اور وجوہ قراءت کے جانے ہی میں صرف کردے اور اپنی توجہ کوان مواعظ و نصائح اور تہدیدات و تخویفات کی طرف منعطف نہ کرے جن سے قرآن مجرا ہوا ہے اس کی الیم مثال ہے جیسے ایک بادشاہ نے کسی کے پاس ایک خط بھیجا ہوجس میں بہت می باتوں کے متعلق اس کو بادشاہ نے کسی کے پاس ایک خط بھیجا ہوجس میں بہت می باتوں کے متعلق اس کو اوامرونواہی (قواعدوا حکام) تحریر کئے ہوں اس شخص نے کیا کیا کہ خط کو لے کر بوسہ دیا آئھوں سے لگایا اور رات دن اس کو مداور امالہ اور تی کے ساتھ پڑھتا پڑھا تا رہا (اور جوا وامرونواہی اس خط میں تحریر کئے گئے تھے ان میں سے ایک کی بھی تعمیل نہ کی۔

پھر بادشاہ نے ایک آ دمی کواس کے پاس بھیجا کہ جاکر دیکھے کہ اس نے احکام شاہی کی کس حد تک تعمیل کہ قاصد نے دیکھا کہ اس نے ایک حکم کی بھی تعمیل نہیں کی بجائے عمل کے خوش الحانی کے ساتھ اس خط کی تلاوت کررہا ہے اس نے یہی حال بادشاہ سے جاکر کہا اب تم سوچو کیا بادشاہ کواس خالی تلاوت سے پچھ خوشی ہو سکتی ہے اور وہ اس کوا پنامطیع و تا بع دارغلام سمجھ سکتا ہے اور کیا بادشاہ کے خط بھیجنے سے یہی مراد تھی جو اس نے بھی کہ امالہ اور (ترقیق قرقیم کے ساتھ پڑھتا رہے) اور کیا جس کو پچھ بھی عقل ہووہ نے بھی کہ امالہ اور (ترقیق قریم کے ساتھ پڑھتا رہے) اور کیا جس کو پچھ بھی عقل ہووہ (مکتوب شاہی کے ساتھ) ایسا برتاؤ کرسکتا ہے (ہرگز نہیں) اس مضمون کو سمجھ جاؤ اور اس کی ضد میں جھڑ انہ نکالو۔ کیونکہ اس کا وبال بہت بڑا ہے۔

#### ایسے ہنر میں مشغول ہونا جو یکسوا ورعفیف بنا دے

# ان علوم میں مشغول ہونے سے بہتر ہے جن پڑمل نہ کیا جائے

اور (بعض لوگوں کی بیرحالت ہے کہ انہوں نے قرآن کی تلاوت ہی کو ذریعہ معاش بنالیا ہے کہ مخلوق کے دکھانے کوقرآن پڑھتے رہتے ہیں تا کہ کوئی ان کوغریب سمجھ کر کچھ دیدے ،اسی طرح بعض لوگ منطق وغیرہ کی تخصیل میں تمام عمرضا کع کردیتے ہیں ، حالا نکہ کوئی شخص ان علوم کی بابت اس سے بچھ پوچھتا بھی نہیں اور نہ اس کے متعلق کوئی گفتگو کرتا ہے اور کوئی اس کی طرف التفات بھی نہیں کرتا اور بیلوگوں کے ہاتھوں کو تکتا ہے کہ ان کامیل کچیل کی طرف التفات بھی نہیں کرتا اور بیلوگوں کے ہاتھوں کو تکتا ہے کہ ان کامیل کچیل زکوۃ صدفہ بچھال جائے اس کوجلدی ہی ذلت نصیب ہوتی ہے اور پچھ نہیں ملتا۔

اوراس نے ان فضول اور زائد علوم میں مشغول ہو کراپنے کورات کے اٹھنے سے بھی محروم رکھا اور کوئی ایسا پیشہ بھی نہ سکھ لیاجس کی بدولت مخلوق کا دست نگر ہونے سے محفوظ رہتا۔ اور بیطریقہ ہے کا رلوگوں کا ہے ان کواس کی پروانہیں کہ (جو )علم (ہم سکھ رہے ہیں اس ) پڑمل بھی ہوتا ہے یانہیں اور نہ اس کی پروا ہے کہ ہم بدون پیشہ اور ہنر کے کس طرح (حرام طریقہ سے ) دنیا کمارہے ہیں اور اس لا پروائی کے اسباب اہل جاب کو آخرت میں منکشف ہوں گے۔

پس (یادرکھو! کہ )ایسے پیشہ میں مشغول ہوجانا جوانسان کولوگوں سے نکسو اورعفیف بنادے ان علوم میں مشغول ہونے سے دنیا و آخرت دونوں میں زیادہ بہتر وافضل ہے جن پڑمل نہ کیا جاوے جوالٹے اس عالم پر ججت ہوجاویں۔

اس شخص کی الیی مثال ہوگی جیسے کوئی شخص ایک ایسے اجاڑ شہر میں جس کی ساری آبادی ہلاک ہو چکی ہے ایک تنور کورات دن دھو نکائے جائے اس امید پر کہ شاید کوئی آدمی میرے پاس روٹی پکوانے آجاوے۔ اسی حال میں اس کو برس گذر گئے

مگراس کے پاس کوئی بھی نہ آیا تو کسی نے اس کونسیحت کی کہ بھائی اس شغل کو یہاں سے چھوڑ کر کسی آباد شہر میں جا کر بسواور وہاں جا کر باور چی یا نا نبائی کا پیشہ کروجس ہے تم کو بھی نفع ہواور مخلوق کو بھی فائدہ پہنچ اس شخص نے ناصح کی نصیحت مانے سے انکار کیااور کہنے لگا کہ ممکن ہے دنیا دوبارہ آباد ہواور کچھ لوگ اس (اجاڑ) بستی کوآ کر آباد کریں اور جھے لگا کہ ممکن ہے دنیا دوبارہ آباد ہواور کچھ لوگ اس (اجاڑ) بستی کوآ کر آباد کریں اور جھے ہے روٹی پکوائیں (اس لئے میں کہیں نہیں جاتا) اور ہمیشہ را توں کو جاگ جاگ کر شور کو دھونکا تارہا ۔ پس (یقیناً) پیشخص اس کام میں کسی ثواب کا مستحق نہیں نہ عند اللہ دنہ عند النا ور اپنی جان کو مشقت میں ڈالا اور اپنی عبان کو مشائع کی ۔

(اسی طرح جولوگ رات دن منطق وفلفہ کے پیچیے پڑے رہتے ہیں جن کو دنیا میں بجو چنداحقوں کے وئی پوچھتا بھی نہیں وہ محض اپنی عمرضا کع کرتے ہیں، دراصل منطق علم آلی ہے اس کو اسی قدر حاصل کرنا چاہئے جتنا علم آلی کا حق ہے اس کے بعد مقاصد میں لگنا چاہئے ۔علی بندا فلفہ کی تعلیم مخالفین اسلام کا جواب دینے کے لئے مفید ہے یہ بھی عوارض میں سے ہے نہ کہ مقاصد میں سے تو اس میں اس درجہ شغولی کہ مقاصد ہے یہ بھی عوارض میں سے ہے نہ کہ مقاصد میں جس برمرنے کے وقت حسرت ہوگی )۔

بےمقصدعلوم میںمشغول ہونے پرایک شبہ

کوئی یہ کے کہ صاحب! حق تعالیٰ نے اس شخص کواس کام میں لگا دیا ہے للہذا بیاس سے کیونکرنگل سکتا ہے، بلکہ )اس کا فکانا تو ناممکن ہے ہم (اس کے جواب میں ) کہتے ہیں کہ یہ کوئی دلیل نہیں کیونکہ اس میں ارادہ خداوندی سے احتجاج ہے (اور یہ مسئلہ طے شدہ ہے کہ ارادہ سے احتجاج نہیں ہوسکتا ) لے

ا خلاصۂ مقام بیہ ہے کہ اگر اراد ہُ خداوندی کو کسی کام کے حسن کی دلیل بنایا جائے گا تو دنیا کوئی چیز بری نہ رہے گی کیونکہ ارادہ الٰہی سے کوئی چیز با ہزئیس ، خدا تعالیٰ کا ارادہ خیر شردونوں کے ساتھ متعلق ہوتا ہے ، مگر رضا

#### اگریددروازه کھول دیا جائے توانبیاءورسل علیہم السلام جتنے اوامرونواہی لائے

(بقیہ حاشیہ صفحہ گزشتہ ) کا تعلق صرف خیر کے ساتھ ہے شر کے ساتھ نہیں اور کسی ٹی کے حن کی دلیل رضاءالٰبی ہوا کرتی ہے ارادہ دلیل نہیں ۔اورارادہ ورضامیں فرق ایک مثال سے واضح ہوجائے گا ،مثلا کسی با دشاہ نے رعایا کے امتحان کے لیے تھم دیا کہ فلان مکان کے پاس کوئی نہ جادے اگر کوئی جاوے گا تو ہم اس کو ای مکان میں بندکردیں گے جس کے اندر بچھوکا نٹے وغیرہ بھرے ہوئے ہیں۔اب با دشاہ کی خوثی تو یہ ہے کہ اس مکان کوکوئی بھی ہاتھ نہ لگائے بیتو رضا ہے لیکن اگر کوئی سرکش وہاں جائے گا تو بادشاہ اسپنے قانون کے مطابق قصداً اے وہاں بند کردے گا ہی جتنے قیدی وہاں بند ہوں گے وہ با دشاہ کے ارادہ ہے تو بند ہوئے ہیں گررضا خوثی سے بندنہیں ہوئے بلکہ بادشاہ کوناراض کر کے وہاں پینچے ہیں۔ای طرح حق تعالیٰ نے مخلوق کے امتحان کے لئے دنیا میں بھلی اور بری دونوں تتم کی چیزیں پیدا کی ہیں اور ہمارے اندرارادہ واختیار کی بچھ طانت پیدا کر کے فرما دیا ہے کہ میری خوثی تواس میں ہےتم سب نیک کام کر کے جنت میں جاؤلیکن امتحان کے لئے ہم قاعدہ مقرر کرتے ہیں کہ جو شخص جس راستہ کو اختیار کرے گا ہم اس کے ہاتھوں ہے ای قتم کے افعال ظاہر کرادیں گے اب بعض لوگ اینے اختیار ہے برے کا م کرنے کی طرف ماکل ہوئے اوران کا ارادہ کیا حق تعالیٰ نے اپنے قانون کے مطابق وہ افعال گندہ ان کے ہاتھوں سے ظاہر کر دیئے پس گواس صورت میں حق تعالیٰ نے اپنے ارادہ ہے اس شخص کو گناہ میں مبتلا کیا ہے مگر رضاا ورخوشی اس میں نہتھی۔

امتحان لینے والا یہ کب چاہا کرتا ہے کہ امتحان دینے والے فیل ہوں اگر امتحان لینے والا مہر ہان ہوتو وہ یہی چاہے گا کہ سب پاس ہوجا کیں اس پرجھی اگر کوئی نالائق محنت و ہمت سے کام نہ لے غلط جوابات لکھے تو ظاہر ہے کہ اس وقت ممتحن اپنے ارادہ وقصد ہے اس کوفیل کر دیتا ہے اب اگرید فیل ہونے والا یوں کہنے لگے کہ صاحب ممتحن نے جھے اپنے ارادہ سے فیل کیا ہے تو پھر میں کیونکر پاس ہوسکتا تھا اس کا جواب ہر شخص یہی دے گا کہ ممتحن نے فیل کرنے کا ارادہ اپنے قانون کے موافق کیا جب کہ تو نے غلط جوابات کھے ورنداس نے تم کوفیل ہونے پر مجبور ہرگرنہ کیا تھا بلکہ اس کی مرضی میتھی کہتم سب پاس ہوجاتے۔

اس موقع پراس مسئلہ کی اس سے زیادہ تفصیل نہیں ہوسکتی اور بی بھی ان لوگوں کے واسطے کھے دی گئ ہے جن کو ازخو داس موقع پر شبہ پیدا ہوا ورجس کو شبہ نہ ہووہ اس مقام میں غور ہی نہ کرے ور نہ پریشانی بڑھے گ اس مسئلہ میں نشفی کا ملین وعارفین کی صحبت ہے ہوتی ہے۔ ۱۲ مترجم ہیں اورا حکام کے جس قدر مراتب بیان کئے گئے ہیں سب ردہوجاویں گے اورہم کوکسی علم کا دوسرے سے اشرف وافضل ہونا معلوم نہ ہوسکے گا اور تمام ادیان برابر ہوجاویں گے (حق وباطل کا امتیاز نہرہے گا) کیونکہ ارادہ سے تو ان میں سے کوئی چیز بھی خارج نہیں پس سمجھ سے کام لواور ادب کولازم سمجھو۔

غرض یہ مثال سابق ان لوگوں کی مثال ہے جوایسے علوم میں مشغول ہوتے ہیں جن کی ضرورت کسی کونہیں اور نہان سے ق تعالیٰ کے خوف میں پچھرتر قی ہوتی ہے۔

# تمام علوم میں معرفت الہی کاراستہ موجود ہے

اور جاننا چاہئے کہ اہل اللہ اس کا مشاہدہ کرتے ہیں کہ جتنے علوم ہیں حتی کہ حسب ورات جائی ہے اس و ہندسہ اور علوم ریاضی و منطق اور علم طبعی سب کے سب خدا تعالیٰ کی ذات پردلالت کرتے ہیں اور ان میں بھی معرفت الہی کا راستہ موجود ہے ۔ پس ان علوم کو ذات حق سے جاب اس لئے کہا جاتا ہے کہ ان میں نظر کرنے والے اس طریقہ پرنظر نہیں کرتے جس سے بیعلوم خدات کہ رہنمائی کرتے ہیں، اسی لئے خدانے بھی ان کواس راستہ سے مجموب کردیا جو حضرت حق پر (ان علوم کے واسطہ سے) دلالت کرتا ہے پس اب جوکوئی ان میں ایک لحظہ کے لئے بھی مشغول ہواس کے لئے ندمت وملامت مقرر کردیے ہیں اہل اللہ کے خزد یک ان میں پھی جا بہیں ہے۔خوب کردیے ہیں اہل اللہ کے خزد یک ان میں پھی جا بہیں ہے۔خوب سمجھ جاؤ۔

اورا گرکوئی شخص (غیر ضروری علوم میں مشغول ہونے کے لئے بطور دلیل کے )

یہ کہے کہ میں اس علم میں اس واسطے مشغول ہوتا ہوں تا کہ بیہ بھلا نہ دیا جائے تو ہم اس

د حضرت مولا تا محمد یعقوب صاحب نا نوتوی قدس سرہ کا بھی بہی خیال تھا کہ ان کے لئے کوئی علم سبب

جاب نہ تھا۔ فریاتے تھے کہ ہم تو جو ثواب حدیث وتفیر میں سبجھتے ہیں وہی منطق وفلفہ میں سبجھتے ہیں ، ہم کوکوئی علم معزنہیں ، ہمارے لئے سب میں ثواب ہے۔ ہاں جن لوگوں کی استعداد ناتھ ہے ان کوفلفہ وغیرہ معز ہوجاتے ہیں سمعتہ من سیدی تھیم اللمۃ دام بجرہم ہم المترجم

ہے کہیں گے کہ اگر حق تعالی کوعلم اور اہل علم کا اٹھانا ہی منظور ہے تو پھر اس کی حفاظت پر کسے قدرت ہے اور (تم کیا خاک اس کی حفاظت کر سکتے ہو ) تم نے اپنے بھو لنے کا خود مشاہدہ کیا ہوگا کہ جتنا کسی علم کو یا دکرتے ہوا تنا ہی بھولتا جاتا ہے پھر اس کا سبب بجز اس کے اور کیا ہے کہ حق تعالی علم کو اٹھانا ہی چاہتے ہیں کہ اب ہر شخص محض زبان ہی سے علمی گفتگو کرتا ہے اس کے ول تک کچھ اثر نہیں پہنچتا اور ہر سال (دن بدن) تنزل ہی ہوتا حار ماہے۔

اس راز کوسمجھلوا ور خدائم کو ہدایت کرے اور وہی اپنے نیک بندوں کا مددگار ہے (پس فضول اور بے کارعلوم میں ان کی حفاظت کے خیال سے بھی مشغول نہ ہو، بلکہ ضروری اور اہم علوم کو حاصل کر کے عمل کا اہتمام زیادہ کرو) اور کیا قبر میں مشکر ونکیرا ور جہنم کے فرشتوں سے بیکہا جاسکتا ہے کہتم اس شخص کو اس لئے چھوڑ دو کہ بیدمعا ملات کے تمام ابواب کا حافظ تھا اور فقہ واصول ونحو کے ابواب سب اس کے دل میں محفوظ تھے یااس واسطے چھوڑ دو کہ بیدمدوا مالہ وقیم و ترقیق کے ساتھ پڑھا کرتا تھا ہر گزنہیں ، بخداان پیزوں میں سے کسی کی وجہ ہے بھی نہ چھوڑ اجائے گانہ اس کی پچھوڑ ت ہوگی۔

بلکہ محض کے تقوی وعمل صالح اور معرفت خدائے عزوجل اور ترک ایذا و مخلوق کی وجہ سے بندہ مکرم و معزز ہوگا اور جس کواس میں پچھشک وشبہ ہوتو آخرت میں جاکر یقیناً دیکھ لیے گا ( منتظر ہے ) اور بھلا جو شخص روزا ندایک ختم کرتا ہوا ور قرآن کی طرف توجہ خاک ندکرتا ہونداس کے مواعظ وزواجر سے نسیحت لیتا ہوا ور جب اس کے پاس دنیا کی کوئی چیز آجا و ہے تواس کی طرف کو دکر جاتا ہوا ور جوکوئی اس دنیا کے لینے میں اس سے مزاحمت کرے اس کی آبر و کو چاک کر کے ڈال دیتا ہواس شخص کے روزانہ ختم کرنے ہوائی کدہ ؟

لے میں کہتا ہوں کہ حضرت حکیم الامت کو بھی انہی جار ! تو ان کا زیادہ ان اسے بالخصوص امر چہارم کا ، بس ان کر سایم میں الاحدال کو پچھے بھے تیز ، نہ انوار کو ، نہ کشف کواور نہ الہام کو ، وفقا اللہ ۱۲ منہ

### تلاوت قرآن بقهم اور بلافهم كاايك مطلب

اور ہمار ہے شخ (علی خواص) رضی اللہ عنہ سے رب العزۃ جل شانہ کے اس ارشاد کا مطلب دریافت کیا گیا جو تق اللہ نے احمد بن خبل کے ایک سوال کے جواب میں فرمایا تھا جو کہ بحالت خواب کیا گیا تھا کہ اے پرور دگار! تقرب حاصل کرنے والے آپ کی طرف کس چیز کے ساتھ تقرب حاصل کریں فرمایا میرے کلام کے ذریعہ سے (قرب حاصل کریں) امام احمد بن خبل نے عرض کیا یارب بفھم او بلافھم (سمجھ کریا یابدون سمجھ ہی)۔

ارشاً دہوا کہ نہم ہے ہویا بغیر نہم کے ہوتو شخے نے بنہم کا مطلب تو یہ بتلایا کہ اس سے وہ نہم مراد ہے جوعلاء کے ساتھ مخصوص ہے اور بغیرنہم سے محققین عارفین کی معرفت مراد ہے کیونکہ عارفین کے پاس کلام حق سجھنے کے لئے بجر کشف صحیح اور ذوق کے اور کوئی ذر بعینہیں نہ وہ فہم ہے کا م لیتے ہیں نہ فکر ہے بیرتو علماء ظاہر ہی کے ساتھ مخصوص ہیں اور اس میں شیخ نے طویل گفتگوفر مائی جیسا کہ ہم نے ( کتاب )الاسئلہ میں ذکر کر دیا ہے۔ پھر فر مایا کہ اس شخص کی حالت پر تعجب ہے جو اس فہم ہے بھی محروم ہے جس کا نام علم ہےوہ حق تعالیٰ کا تقرب جہل کے ذریعہ سے کیونکر جا ہتا ہے اس میں تامل کھر وینیس باتول میں سے ہے اور اوپر ہم نے جو کچھ علم بے عمل کی مذمت اور علوم زائدہ سے ملامت کی ہے۔ اس کا بیمطلب نہیں کہ بیعلوم فی نفسہ مذموم ہیں ) ہم بینہیں کہتے کہتم علوم میں مشغولی نہ کر وان کو چھوڑ دواور نہ ہم تم کو تلاوت قرآن چھوڑنے کا حکم کرتے ہیں ل مترجم عفاالله عنه كهتا به كديس نے اس مقام ميں غور كيا مير بين و شيخ على خواص نے جومطلب اس ارشادمنا می کابیان فر مایا ہے محض ایک مکتہ ہے جواینے غلبۂ حال کے مناسب انہوں نے بیان فرمادیا ہے ور نه ظاہر مطلب جواس ارشاد کے الفاظ سے متبا در ہوتا ہے یہ ہے کہ قر آن سے تقرب دونوں طرح حاصل ہوتا کے مجھ کر پڑھنے سے بھی اور بدون سمجھ ہوئے پڑھنے سے بھی تلاوت قرآن بدون سمجھ ہوئے بھی باعث برکت والواب ہے جیسا کدا حادیث سے ثابت ہو چکاہے۔ باقی بیضرور ہے کہ صاحب فہم وغیرصا حب فہم کے تقرب میں زمین آسان کا فرق ہوگا ۱۲ مترجم

بلکہ ہم تو صرف بیہ کہتے ہیں کہ بندہ کومناسب بیہ کہ ایسے کام میں مشغول ہوجس کا نفع متعدی ہواوراس کی وجہ سے دنیا وآخرت میں اس پرکسی طرح کا وبال عا کدنہ ہوخوب سمجھ جاؤ۔ (اور مخصیل علوم اور تلاوت قرآن میں اس بات کا ضرور لحاظ رکھو)۔

# ینهیں سنا گیا کہ سی کی بخشش نراعلم کی بنا پر ہوئی ہو

اورتم کو جاننا چاہئے کہ ائمہ میں سے کوئی شخص (مرنے کے بعد خواب میں) یہ کہتا ہوانہیں دیکھا گیا کہ مجھے علم کی برکت سے بخش دیا گیا کیونکہ اکثر علوم میں نفس کا دخل ( کچھ نہ پچھ ضرور ) ہو جاتا ہے ۔ اور سیدی ابوالحن شاذ کی فرمایا کرتے تھے کہ جس علم میں تبہارے او پر خطرات (ووساوس کا ججوم ہواس کی طرف نفس مائل ہوا ورطبیعت کواس سے لذت حاصل ہوا وروہ خدا ورسول کی طرف سے نہ ہوتو اس کوالگ پھینکو ۔ ل

وبالحلفاء الراشدين والصحابة والتابعين من بعده وبالهداة الائمة من رحمته بحلقه غفرلهم مااحطئوا في تاويله اذا بذلو الوسع ولم يحرجوا عن لسان الشرع فان لم يبدلو الوسع فتفسير هم ليس عن فهم ولاعن علم فافهم \_

اور خلفاء راشدین کا اتباع کرو اور صحابہ کا اوران کے بعد تا بعین کا اور (بالحضوص) ائمہ (اربعہ) کا جو کہ رہنمائے (امت) ہیں۔اور حق تعالی نے اپنی مخلوق پر رحم فرما کر جمہتدین کی اس خطا کو معاف فرما دیا ہے جوتفیر (احکام) شرع میں ان سے سرز دہوجائے بشرطیکہ وہ اپنی کوشش پوری صرف کر چکیس اور شارع کی زبان سے باہر نہ کلیں (یعنی الیی تفییر نہ کریں جس کولسان عربی متحمل نہ ہو) اور اگروہ پوری کوشش نہ کا اس جگنج کا محمد سے سالم المات سے رجوع کیا فرمایا غالبا بہاں سے بعض الفاظ ساقط ہوگے ہیں پھر حضزت کے ارشاد کے موافق میں نے اس عبارت کا ترجمہ کردیا اگر کس کے بیس المات الم عارب کا ترجمہ کردیا اگر کس کے بیس المات الم عارب کا ترجمہ کردیا اگر کس کے بیس المات کے ہوتو وہ براہ کرم بچھ عرصہ کے لئے اگر عاربیۃ ہم کو بھیج دیں تو ہم غایت درجہ مشکور بیس المات ہم کو بھیج دیں تو ہم غایت درجہ مشکور

صرف نہ کریں توان کی تفییر نہ فہم سے ہوگی نہ علم سے (اس لئے الیمی تفییر کی غلطیاں معاف نہ ہوں گی ) خوب سمجھلو۔

پس (اس تقریر سے) معلوم ہوا ہوگا کہ مجہدین کتاب وسنت سے جو پچھ بھے ہیں وہ محضا پنی ذات کے واسطے بھے ہیں نہ کہ گلوق کے واسطے بعنی وہ شریعت کواس واسطے نہیں سے تو بعضوں سبھے ہیں کہ ہر فرد عالم پراپی تقلید کو واجب کریں بلکہ ائمہ مجہدین میں سے تو بعضوں نے اپنی تقلید سے منع کیا اور لوگوں کو تھم کیا ہے کہ اپنے لئے نظر (واجبہاد) کا درجہ حاصل کرنے کوشش کریں ۔ کیونکہ ہر ایک مجہد نے وہی بات سمجھ ہے جس کوان کی استعداد نے قبول کیا اور جو شخص کسی امر کو سمجھ جائے اس پر اپنے فہم کے موافق عمل کرنا لازم ہے نے قبول کیا اور جو شخص کسی امر کو سمجھ جائے اس پر اپنے فہم کے موافق عمل کرنا لازم ہے تا وہ سمجھ ایک تعالی کسی فنس کواس کی طاقت سے زیادہ تکلیف نہیں دیتے ۔خوب سمجھ لو۔

# جن احادیث میں بظاہر تعارض ہوان کی کوئی سیحے تاویل کریں

(۱۳) اور طالب علم کی بیشان بھی ہونی چاہیے کہ جن احادیث میں بظاہر تعارض معلوم ہوان کی مختلف صحیح طریقوں سے تاویل (وتفیر) کرے اور جہال تک ممکن ہوشر بعت کی کسی چیز کو (رد کر کے ) نہ چھنگلے۔ امام شافعی رضی اللہ عنہ نے ایسا بی کیا ہے۔ (میں کہتا ہوں کہ علامہ اپنے مذہب سے پورے واقف ہیں اس لئے صرف اپنے امام کا حال بیان فر مادیا۔ احتر مترجم نے مذہب حفی کا کسی قدرمطالعہ کیا ہے تو یہی اپنے امام کا حال بیان فر مادیا۔ احتر مترجم نے مذہب حفی کا کسی قدرمطالعہ کیا ہے تو یہی ماس کے صرف اپنے امام کا حال بیان فر مادیا۔ احتر مترجم نے مذہب حفی کا کسی قدرمطالعہ کیا ہے تو یہی ماس ہونے سے ماہوں کہ آج کی کوشش کرنا چاہ جب درجہ اجتہاد حاصل ہونے سے ماہوں کہ آج کی اسباب اجتہاد ہی مفقود ہیں عاصل ہونے سے ماہوں کہ کوشش کرے آج کل حدیث کی ہمی تو سب کتا ہیں نہیں ماتیں ، نہ اساء رجال کا ذخیرہ کا فی دستیاب ہوتا ہے۔ پھر قدر آن طور پر حافظ بھی کزور ہیں عربیت سے ذوق صحیح حاصل ہونے کے لئے عرصہ دراز کی ضرورت ہے لہذا اس وقت بدون تقلید کے پھے چارہ نہیں ۱۲ مترجم

حال ائمہ حنفیہ کا پایا کہ وہ احادیث نبویہ کامحمل حسن ہمیشہ بیان کردیتے ہیں اور کسی حدیث کو جب تک ممکن ہوتا ہے رہبیں کرتے جبیبا کہ ابن عباس رضی اللہ عنہ کسی آیت کو منسوخ قرار دے کررد نہ کرتے تھے بلکہ ہرمنسوخ آیت کا کوئی محمل حسن بیان فرمادیا کرتے تھے)۔

پس طالب علم کواس سے بچنا چاہئے کہ شریعت میں سے صرف وہی چیزیں
لے جواس کی نظر کے موافق ہوں اور جواس کے سوا ہواس کو بھینک دے یااس کو خطاب
عالم بناد ہے جس کوعوام سمجھ بھی نہیں سکتے اور جس حدیث کے موافق اپنے امام کا قول
نہ ہو، اس سے نفرت کرنے سے ڈرنا چاہئے ، اور اچھے طریقے پر اس کی تاویل کرنی
چاہئے اور سب کوحق پر سمجھے کیونکہ ہر ایک نے اپنے اجتہادہی سے کہا ہے (جو پچھ
کہا) اور حق میں بہت وسعت ہے اور ہمارے نبی ﷺ مقامات قرب میں ہمیشہ
ترتی کرتے رہتے تھے۔

پس ہر مجہد کے پاس جوامرو نہی پایہ جبوت کو پہنچااس نے وہی لے لیا اور یہیں سے مجہد بن کے مذاہب متفرق ہوگئے (کہ ایک کے نزدیک ایک حدیث میں جوحکم تھا وہ اصل مامور بہ معلوم ہوا اور دوسری حدیث میں اس نے تاویل کر لی اور دوسر ہے مجہد نے اس کے برعکس کیا اور ایک کے نزدیک ایک حدیث کی نہی اصل معلوم ہوئی اور دوسری میں اس نے تاویل کر لی وعلی ہذا) اور چونکہ سید نارسول اللہ ﷺ ومقامات قرب میں اپنی ذاتی ترقی کا حال معلوم تھا اس لئے آپ نے مجہد میں کواجازت دی کہ وہ احکام میں اپنی ذاتی ترقی کا حال معلوم تھا اس لئے آپ نے جہتد میں کواجازت دی کہ وہ احکام کے متنبط کرنے میں ہمت صرف کریں پھر بھی تو آپ ﷺ ان کی تصویب کر دیتے ہیں بوجہ کمال استعداد مجہد کے اور بھی دوسری حیثیت سے استعداد ناقص ہونے کے سبب، ان کی خطا ہلا دیتے ہیں اور دونوں حالتوں میں آپ ﷺ نے ان کے لئے تو اب بیان فر ما یا جہ لیں جوکوئی بھی خطا کرتا ہے وہ اس وقت اپنی استعداد کے ناقص ہونے کے سبب خطا کرتا ہے وہ اس وقت اپنی استعداد کے ناقص ہونے کے سبب خطا کرتا ہے اور اگر (ہر خفس کی) استعداد (ہر وقت) کا مل ہوا کر بے تو کوئی مجہد کھی

<u>غلطی</u> نهکرتا۔

پی معلوم ہوا کہ جب تک رسول اللہ ﷺ کی طرف سے کسی حدیث کے منسوخ ہونے کی تصریح نہ ہوا کی وقت تک محض اپنی رائے سے کسی حدیث کومنسوخ کہنے میں جلدی نہ کی جائے کیونکہ بعض دفعہ وہ کسی مجہم ترکے نہ ہب کی دلیل ہوا کرتی ہے تو (اس کو منسوخ قرار دے کر) یے شخص ائمہ کے ساتھ بے ادبی (کرنے کے وبال) میں گرفتار ہوجائے گا۔

دوسری بات بیہ کہ سیدنارسول اللہ ﷺ کے جوابات سوال کرنے والوں کی استعداد کے موافق اور آپ کی گفتگو پاس بیٹے والوں کی حالت کے مناسب ہوا کرتی تھی وہ تھی لیس (یقیناً) جو گفتگو آپ کی حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کے ساتھ ہوتی تھی وہ (دیہاتی عربوں کے ساتھ نہ ہوسکتی تھی لہذا حضور ﷺ کے ہرقول کو ہرفر دامت کے ت میں عام کردینا تھے نہیں اور یہ ایک معقول بات ہے (جس پردلیل موجود ہے۔)

چنانچرسول الله ﷺ ارشادہ امرت ان احاطب الناس على قدر عقولهم اور اس قبیل سے حضور ﷺ ارشادہ بدی ہے۔ اور اس نے کہا آس فیبل سے حضور ﷺ ایک باندی سے بید پوچسا بھی تھا کہ خدا کہاں ہے؟ اس نے کہا آسان میں ہے آپ نے فرمایا کہ رب کعبہ کی شم بیتو مؤمنہ ہے اور اگر آپ اکا برصحابہ سے اس شم کا سوال فرماتے تو اینیت کے ساتھ بھی سوال نہ فرماتے ( لیمنی یوں نہ بوچسے کہ خدا کی شان کیا ہے صفات کیا ہیں ) کیونکہ صحابہ کو اینیت کا جناب حق میں محال ہونا معلوم تھا۔

اور جاننا چاہئے کہ جناب رسول اللہ ﷺ اس کے مامور تھے کہ ایسے الفاظ میں گفتگوفر ما ئیں جن میں حق منحصر (اور واضح ومبین ) ہوجاوے کیونکہ آپ بیان کرنے والے ہیں (اورمبین آپ کالقب ہے) حق تعالیٰ فرماتے ہیں "و مدار سلنا من رسول

ل ضعيف بهذا اللفظ وله شواهد صحيحة كذا يظهر من المقاصد الحسنة للسحاوي ص ٢٥\_ مترجم ١٢ منه \_

الابلسان قومه لیبین لهم "لله اور ہم نے ہررسول کواس کی قوم ہی کی زبان میں بھیجا ہےتا کہان سے (احکام کو)صاف صاف بیان کر سکے ی<sup>ک</sup>

(ای کئے حضور ﷺ نے اس باندی ہے اس طرح گفتگو فرمائی جواس کی عقل میں آسکے اور وہ سمجھ سکے )اگر حضور ﷺ کے سواکوئی دوسر اشخص اینیت کے ساتھ سوال کرتا تو دلیل عقلی اس سائل کے جہل کی شہادت دیت کیونکہ حق تعالیٰ کے لئے (مکان اور) اینیت نہیں ہے مگر جب سیدنا رسول اللہ ﷺ نے اس کے ساتھ تکلم فرمایا (اور باندی سے اس طرح سوال کیا ) اور اس کی حکمت ہم کو معلوم ہوئی تو ہم سمجھ گئے کہ اس مخاطب کی طاقت سے یہ بات باہر تھی کہ وہ اپنے خالق وموجد کو بدون اس صورت کے سمجھ سکے جو اس کے ذہن میں جی ہوئی ہے۔

اگر آپ اس باندی سے اس صورت کے خلاف سوال فرماتے جواس کے ذہن میں جی ہوئی تھی اور جس پروہ قناعت کئے ہوئے تھی تو مقصود حاصل نہ ہوتا اور نہ اس کا مؤمنہ ہونا معلوم ہوتا ۔ پس حضور اقدس پیلٹے کی یہ بڑی حکمت تھی کہ آپ نے اس طریقہ اور اس عبارت سے سوال فرمایا اور اس لئے جب اس نے آسان کی طرف اشارہ کیا تو آپ نے اس کی نسبت صرف لفظ مومنہ فرمایا لیعنی یہ خدا تعالیٰ کے وجود (اور وحدانیت) کی تقید بی کرنے والی ہے اور اس کوعالمہ نہیں فرمایا (کیونکہ اس کا خدا کو

لے ابراھیم: ٤

ع یہاں بعض لوگوں کو شبہ ہوتا ہے کہ رسول اللہ ﷺ تو تمام عالم کی طرف مبعوث ہیں تو آپ کو تمام زبانوں کا عالم ہونا جائز تھا اور قرآن کا نزول بھی سب زبانوں میں ہونا چاہئے تھا؟ جواب ہیہ ہے کہ تمام عالم حضور ﷺ کی امت تو ہے گرقوم نہیں کیونکہ قوم کہتے ہیں خاندان اور برادری کو اور آپ کا خاندان قریش ہے اس لئے قرآن لغت قریش میں نازل ہوا۔ پس قرآن کا نزول حضور ﷺ کی قوم ہی کی زبان ہوا ہے اور اس کا وعدہ اس آیت میں ہے۔ قرآن میں یہ وعدہ کہاں ہے کہ ہم رسول کی امت کی زبان میں اسکو بیجتے ہیں اگر بلسان قومہ کی جگہ بلسان امتہ ہوتا تب یہ اشکال پڑسکتا تھا۔ ۱۳ مترجم ۔

آسان میں بتلا ناخوداس کے قلت علم کی دلیل تھی )۔

اورای طرح جب رسول الله ﷺ حضرت ابو بکررضی الله عنه پر داخل ہوئے توان کوآ ہت آ واز سے نماز پڑھتے ہوئے دیکھا تو آپﷺ نے فرمایا کہ تم اپی آ واز بلند کیوں نہیں کرتے ؟ انہوں نے عرض کیایارسول الله ﷺ میں نے اپنے خدا کوسنادیا (بس یہی کافی ہے) آپ ﷺ نے حضرت صدیق سے فرمایا کہ نہیں کسی قدر آ واز کو بلند کرو پھر آپ حضرت عمر کے پاس سے گزر ہو ان کو جہر کرتے ہوئے دیکھا۔ دریافت فرمایا کہ تم آ واز پست کیوں نہیں کرتے ؟ انہوں نے عرض کیایارسول اللہ! میں او تکھنے والوں کو جگا تا اور شیطان کو بہما تا ہوں آپ ﷺ نے فرمایا کہ نہیں کسی قدر آ واز کو پست کرو۔

تواس واقعہ میں حضور ﷺ نے ان کواس بات کی تعلیم دی ہے کہتم کواسپنے ارادہ سے نکل کرمیری مراد کے بینچر ہنا چاہئے اوراس کی نظیر میں سنت میں بہت زیادہ ہیں جو تلاش کرنے والوں کوملیں گی (جن سے صاف معلوم ہوتا ہے کہ حضور ﷺ مخاطب کی استعداد کے موافق کلام فر مایا کرتے تھے ) اور حاصل کلام بیہ ہے کہ جس شخص کواس قوم (صوفیہ) کا مذاق کی درجہ میں بھی حاصل نہیں ہوا وہ شریعت کے اسرار نہیں سمجھ سکتا و من لم یہ جعل الله له نور فعما له من نور طلع ورجس کوخدا ہی نے نور نہ دیا ہواس کے یاس نور کہاں سے آوے؟ واللہ اللہ م

## پہلے ان علوم کو حاصل کرے جوزیا دہ اہم ہیں

(۱۴) اور طالب علم کی بیرشان بھی مونی چاہئے کہ اول ان علوم کو حاصل کرے جوزیادہ ضروری اور اہم ہیں جن کے حاصل کرنے کا وہ (اپنے دین میں)محتاج ہے جس پرعمل کرنے کی اس کو قدرت بھی ہے (مثلا نماز روزہ کے احکام اول جانے اوران کواچھی طرح حاصل کرے اگر بیغریب آ دی ہے تواس وفت اس کو حج وغیرہ کے ا حکام جاننے کی ضرورت نہیں وعلی ہذا ) کیونکہ بیز مانہ غیرا ہم اور غیر ضروری علوم میں مشغولی کی فرصت نہیں دیتا۔

اور جھے ہمارے شخ رضی اللاعنہ نے بطریقہ کشف کے یہ بات بتلائی ہے کہ سے میروع سے علوم کا دل میں جمنا موقوف ہو گیا قلوب علوم کو چینکنے لگے ،علوم ایخ تھہرنے کے لئے دلوں میں جگہ نہیں پاتے کیونکہ وہ ان بلاؤں ہی میں مشغول ہیں جو ان پر نازل ہورہی ہیں اوراب جوکوئی بھی علمی گفتگو کرتا ہے وہ انہی علوم کو بیان کرتا ہے جواس سال فدکور سے پہلے اس نے حاصل کئے ہیں۔

جبتم نے یہ بات معلوم کرلی تو اب بتلاؤ کہ اس شخص کو کیا فائدہ پہنچ گا جو ساری عمر کسی خانقاہ یا مدرسہ میں رہ کر کتاب البیوع اور کتاب الربان اور کتاب الاقاریراور کتاب الدعاوی یا شخو ولغت ہی کے باریک باریک مسائل کا مطالعہ کرتا رہے و سیسری الله عملکم ورسولہ اور عنقریب خداور سول تمہارے کا موں کو دیکھیں گے۔

اور جائنا چاہئے کہ قرآن کی تلاوت مختلف روایات اور لیجوں کے ساتھ بجزاولیاء کاملین کے جوانبیاء علیم السلام کے (سچے) وارث ہیں اور کسی کو مناسب نہیں کیونکہ اولیاء اللہ حق تعالیٰ کے حکم کا مشاہدہ کرتے ہیں جس وقت ان کو جہر کا حکم ہوتا ہے تو اس وقت جہر کرتے ہیں ۔ بیٹجس وقت تحسین صوت کا حکم ہوتا ہے اس وقت خوش آوازی سے پڑھتے ہیں تو یہ چیزیں ان کو حضور خداوندی اور مناجات سرمدی سے جو کہ تلاوت سے پڑھتے ہیں تو یہ چیزیں ان کو حضور خداوندی اور مناجات سرمدی سے جو کہ تلاوت سے

لے التوبة: ٩٣

ع مشاہدہ تھم الہی بھی تو کشف سے ہوتا ہے اور بھی عایت نگہداشت قلب سے بیرحالت ہو جاتی ہے کہ عارف کے دل میں اگر کسی وقت جہریا تحسین عارف کے دل میں اگر کسی وقت جہریا تحسین صوت کا داعیہ پیدا ہوتو اس کو داعیہ فیبی سمجھا جاتا ہے جب اس کا ارادہ اختیار فنا ہو چکا تو دل میں جو داعیہ پیدا ہووہ غیب کی طرف سے ہوگا ۲۱ متر جم۔

مقصود ہیں باہر نہیں کرتیں اور اولیاء کاملین کے سواجولوگ ہیں وہ اپنے ضعف کی بناء پر نغمہ (اور لہجہ ) اور تحسین صوت کی وجہ سے حضور حق سے مجوب ہوجاتے ہیں اور اصل مقصودان سے فوت ہوجا تا ہے۔

خصوصاً مسجدوں کے امام تو تحسین صوت اور لہجہ کی رعایت اور غلطی اور خطا کے اندیشہ سے اور بے موقع وقف کردینے (میں نمازیوں کی ملامت) وغیرہ کے خوف سے حق تعالیٰ کے ساتھ کچھ بھی دل نہیں لگا سکتے (پس ان کو یہی فکر رہتی ہے کہ ایسا بنا سنوار کر پڑھیں جس سے نمازی خوش ہوں اور کوئی شخص اس میں غلطی نہ نکال سکے ) حالا نکہ نماز خداسے بات چیت کرنے کا موقع ہے وہ غیر حق کی طرف التفات کو ذرا بھی قبول نہیں کرتی اور نماز کا بڑا جزویہ ہے کہ اس کو جملہ حقوق و آ داب کے ساتھ ادا کیا جائے محض صورت ارکان بجالانے کا نام نماز نہیں (یعنی ایسی نماز درجہ کمال میں نہیں جوتی گوفرض ادا ہو ہی جاتا ہے )۔

اور جانا چاہئے کہ ہمارے اوپر (اصلی ) فرض تو یہ تھا کہ ہم ہمیشہ حق تعالیٰ کی طرف متوجہ رہیں بعجہ ارشاد خداوندی ہو و ماحلقت المحن والانس الالمیعبدون ہو کے (جس کا حاصل یہ ہے کہ میں نے انسان وجن کو محض اپنی عبادت کے لئے پیدا کیا ہے جب ہم اسی لئے پیدا ہوئے ہیں تو ہم کو ہروقت اسی میں مشغول رہنا جائز تھا ) مگرحق تعالی نے ہم سے بو جھ ہلکا کر دیا اور ہمارے اوپر اپنی طرف متوجہ ہونا فقط نماز ہی میں فرض کر دیا تو جب ہم نماز میں بھی حق تعالیٰ سے غافل رہے اور اس میں بھی ہم کو حضور نصیب نہ ہوا تو ہم محض نام کے نمازی ہوئے اور قاعدہ یہ ہے کہ دل ہمیشہ اس چیز کی طرف متوجہ ہوا کرتا ہے جو اس کے نز دیک سب سے اشرف ہوتو (کوئی بتلائے کی طرف متوجہ ہوا کرتا ہے جو اس کے نز دیک سب سے اشرف ہوتو (کوئی بتلائے تو سہی کہ ) حق تعالیٰ سے اشرف مون فیا گوجہ وڑ کر متوجہ ہو جائے کہ دل محل منہ واحسن و لا عذر لاحد

اشتغل عنه بغیرہ سوی الحسرة والندامة یوم القیامة لا جعلنا الله منهم آمین)۔
اورای واسطے اہل اللہ نے کہا ہے کہ عارف پر ہر (مصیبت اور ) بلاء دو
رکعت نمازٹھیک طور پر اداکر نے سے زیادہ آسان ہے (بیکام بڑامشکل ہے) بلکہ جس
وقت نماز کی ہیئت اچھی طرح مشحکم ہوجاتی ہے تو اس وقت عارف پر الی غیبت کی
حالت طاری ہوتی ہے کہ وہ اس میں اور نماز کے درمیان میں حائل ہوجاتی ہے۔ (جس
سے نماز کے ارکان میں خلل پڑتا ہے، تو پھر بھی وہ ناقص ہی رہتی ہے)۔

اور جب مجھے اس حالت کا ذوق نصیب ہوا تو میں قرآن کا ایک حرف بھی زبان سے نہ نکال سکتا تھا نہ نماز میں نہ باہر نماز کے ۔اورا گر بھی نماز سے باہر بلاارادہ واختیار کے قرآن کی کوئی آیت بے ساختہ میری زبان سے نکل جاتی تو میں اپنی غفلت پر استغفار کرتا تھا ( کہ میں نے غفلت کی حالت میں قرآن کی تلاوت کیوں کی )اور اس کے اسباب ایسے ہیں جن کو وہی شخص سمجھ سکتا ہے جس پر بیرحال گذرا ہوعبارت اس کے بیان سے قاصر ہے، پھر حق تعالی نے اس حالت کو مجھ سے مجوب کردیا۔فلہ الحمد۔

اورامام غزالی فرماتے ہیں کہ جو شخص نماز سے عافل ہووہ تارک صلوۃ ہے تو جس طرح ظاہر میں نمازنہ پڑھنے والا شریعت کی تلوار سے قبل کیا جاتا ہے اس طرح جو شخص افعال باطنہ کوترک کرے گا قیامت میں حق تعالی اس کی گردن ماریں گے کیونکہ حدیث میں ہے "اعبدالله کانك تراہ " اضما کی عبادت اس طرح کروکہ گویاتم اسے د مکھر ہے ہو۔ پس عبادت بدون خالص کہ حضور کے یا حضور صحیح کے تصور کے درست

ل مسلم ج: ١،ص:٢٧ ، كتاب الايمان و مسند احمد ج:٢، ص:٢٦ ، ١٢ ، مرتب

ع صفورخالص توبہ ہے کہ عبادت کے وقت ہر چیز کاحتی کہ اپنا خیال بھی دل سے آٹھ جائے ۔ پس بیر خیال غالب ہوجائے کہ میں خدا کے سامنے ہوں خدا کو دیکھ رہا ہوں اس خیال کا جب غلبہ ہوگا تو سوائے خدا تعالیٰ کے دل میں کوئی چیز ندر ہے گی حتی کہ اپنا خیال بھی نہ ہوگا۔ اور تصور حضور صحح بیہ ہے کہ ماسوائے حق کا خیال دل سے بالکل تو محونہ ہو، مگر بیٹھن توجہ کوسب سے ہٹا کرحق تعالیٰ کی طرف متوجہ رکھتا ہے ۱۲ متر جم

نہیں ہوسکتی اہل حق کا یہی مذہب ہے خوب سمجھ جاؤ خدا تعالیٰ تم کو ہدایت کریں۔ علم حاصل کرتے ہوئے حق تعالیٰ سے میدمعا مدہ نہ کریں کہ

میںا پنے علم پرضرور عمل کرونگا

(18) اور طالب علم کی بیشان ہونی جاہئے کہ علم حاصل کرتے ہوئے حق تعالی سے بیمعاہدہ نہ کرے کہ میں اپنے علم پرضرور عمل کروں گابدون حق تعالیٰ کی امداد (وتو فیق ) کے مشاہدہ کے ایسامعاہدہ کرنا ہر گزنہ چاہئے اس لئے کہ بندہ اپنے التزامات کو پورا کرنے سے عاجز ہے کیونکہ حق تعالی اپنے بندہ کے لئے جو کچھ مقدر فرماتے ہیں اس میں وہ کسی فید کے یا بندنہیں ہیں اور نہ حق تعالیٰ بندہ کی مراد کے تابع ہیں کہ جووہ چاہے حق تعالیٰ وہی کریں۔ پھر بندہ اس کا م (کے نہ کرنے ) پر کیونکر پختگی (کے ساتھ معاہدہ) کرسکتا ہے جس سے رکنااس کی قدرت میں نہیں ہے پس خدا کی مراد بندہ سے یہ ہے کہ وہ علم کومحض اس کاحکم بجالانے کے لئے حاصل کرے۔ رہاعمل وہ توجتنا خدا نے اس کے لئے مقدر کر دیا ہے ضرور ہوگا (اس سے زیادہ نہ ہوگا) حق سجانہ تعالیٰ اپنے بندہ کی مصالح کواس سے زیادہ جانتے ہیں (اور جتناعمل اس کے لئے مصلحت ہوتا ہے اسی کی اس کوتو فیق دیتے ہیں ) پس جو مخص اس بات کو جان چکا ہے وہ اپنی مرا د کوخدا کی مراد میں فنا کردیتا ہے (اوراینے لئے عمل کا کوئی درجہ متعین نہیں کرتا) کیونکہ مخلوق کی سعادت کا دار و مدارخدا تعالیٰ کےعفو( وکرم ) پر ہے نہ کہ علم قمل پر۔

بس جس سے حق تعالیٰ مصالحت (اور درگذر) فرما دیں وہی نجات پانے والا ہے اور جس پرمناقشہ (اور نکتہ چینی) فرما ئیں وہ ہلاک ہوااگر چداس کے پاس تمام انس وجن کے برابرا عمال ہوں اور جو شخص حق تعالیٰ کے اس ارشاد میں تامل کرے گا پڑو اللہ حلقکم و ما تعملون کی لڑ خدا ہی نے تم کو پیدا کیا ہے اوران اعمال کو بھی جوتم کرتے ہو) وہ اپنا کو کی عمل ایسانہ پائے گا جس سے نجات (اخروی) حاصل کرے اگر چہوہ کتنا ہی کثیر العبادۃ ہوجیسا کہ اولیاء اللہ اس کا مشاہدہ کرتے ہیں ( کیونکہ جتنے اعمال ہم کرتے ہیں وہ سب خداکے پیدا کئے ہوئے ہیں ہم کوان میں بجز ظاہری نسبت کے اور کچھ دخل نہیں۔

پس جن اعمال کوہم اپنی نجات کا سبب سمجھتے ہیں وہ حقیقت میں ہمارے اعمال نہیں ہیں، بلکہ محض خدانے اپنے فضل وکرم سے وہ کام ہم سے لے لئے ہیں) ورنہ (اگر حق تعالیٰ کاعفو وکرم نہ ہوتو) بھی بندہ کوا یک حکم کے بجانہ لانے اور بھی ایک ممنوع سے پر ہیز نہ کرنے پر (بھی) عذاب دیاجا تا ہے کیونکہ وہ عمل میں اپنے اختیار ونڈ بیر کوصرف کرتا اور حق تعالیٰ کے حکم کامقابلہ کرتا ہے۔

اور (وہ یہ نہیں کہہ سکتا کہ میری تقدیر میں یہی لکھا ہوا تھا ، پس میں نے جو پچھ کیا تقدیر کے موافق کیا) کیونکہ زمانہ متنقبل میں حق تعالیٰ نے جو پچھ مقدر فرمایا ہے (فعل کے وقت) یہ شخص اس سے ناواقف (اور جاہل) تھا (پس وہ بینہیں کہہ سکتا کہ میں نے تقدیر کے موافق عمل کا قصد کیا تھا۔

جب اس کوآئندہ کے متعلق تقدیر کی خبر ہی نہ تھی تو پہلے سے اس کی موافقت کا ادادہ کیوکر کرلیا بلکہ یقیناً اس نے خلاف ورزی تھم الہی محض اپنی نفسانی خواہش کے اتباع سے کی اور تھم الہی کو معمولی بات سمجھ کر اس کی خالفت پر آمادہ ہوا، اس لئے اگر حق تعالی چاہیں تو ایک ایک تھم کی مخالفت پر بندہ کو سزاد ہے سکتے ہیں ) اور (اگر حق تعالی عفو و کرم کا معاملہ فرمائیں تو ) بھی گناہ کا ارتکاب بندہ کے حق میں قرب الہی کا سبب ہوجا تا ہے کیونکہ گناہ سے وہ اپنی نگاہ میں ذکیل (اور ندامت و شرمندگی سے ) سرنگوں ہوجا تا ہے چنا نچے ہم نے بہت لوگوں میں اس حالت کا مشاہدہ کیا ہے۔ اور بعض دفعہ بندہ ظاہر میں ایک کا م تھم الہی کے موافق کرتا ہے گروہ اس کے اور بعض دفعہ بندہ ظاہر میں ایک کا م تھم الہی کے موافق کرتا ہے گروہ اس کے اور بعض دفعہ بندہ ظاہر میں ایک کا م تھم الہی کے موافق کرتا ہے گروہ اس کے

لئے حق تعالی سے بعد کا سبب ہوجاتا ہے کیونکہ اس فعل سے اس میں عجب و تکبر پیدا ہوتا اورا پنے کوان لوگوں سے بڑا سمجھنے لگتا ہے جو اس جیسے کا منہیں کرتے اور بھی ان لوگوں سے بھی اپنے کو بڑا سمجھتا ہے جو اس کے مثل کا م کر رہے ہیں کیونکہ بید (بدگمانی کے سبب) ان پر ریاء کا گمان کرتا ہے اور اپنے آپ کوصا حب اخلاص سمجھتا ہے چنا نچہ اس کا وقوع بھی کثرت سے ہے۔

اور (خوب) سمجھ لوکہ حق تعالیٰ کی مراد اپنی مخلوق سے یہ ہے کہ وہ اس کی طرف کسی طرح متوجہ ہوں خواہ طاعات کے ذریعہ سے یا گنا ہوں کے ذریعہ سے چنا نچہ جب نیک کام کرنے والا اپنی عبادت پراتر انے لگتا ہے اس وقت وہ دربار سے مردود ومطرود کر دیاجاتا ہے ( کیونکہ وہ اپنی عبادت کے ذریعہ سے خدا کی طرف متوجہ ہوگیا) پھراس کے اوپر گنا ہوں کو مقدر (ومسلط) کیاجاتا ہے اس وقت وہ رونے لگتا اور خدا کے سامنے اپنی عاجزی و ذلت کو ظاہر کرنے گئتا ہے تو حق تعالیٰ پھر (دوبارہ) اس کو اپنا مقرب ومقبول بنا لیتے ہیں۔

اور (قاعدہ ہے کہ) جوشخص نرمی اور ملاطفت احسان سے حق تعالی کی طرف متوجہ نہیں ہوتا اس کو امتحان (وابتلاء) کی زنجیروں میں جکڑ کر کھینچا جاتا ہے چنا نچہ شل مشہور ہے "من لایہ جعی بشراب اللیمون جاء بحطبه" کو جوشخص شربت کیموں (پلانے) سے نہ آئے وہ اس کی فیجی کے ذریعہ سے آئے گا (اور ہندی مثل ہے جو بات سے نہ مانے وہ لات سے مانے گا۔

ا اس سے کوئی بین سمجھے کہ گناہ بھی قرب کا ذریعہ ہے اس کا مطلب میہ ہے کہ بعض دفعہ کی خاص شخص کے لئے قرب کا سبب ہوجا تا ہے جیسے عظمیا اکثر تو قاتل ہی ہوتا ہے گربعض دفعہ کس کے ہضم ہوجا تا ہے تو پہلے سے زیادہ تو ت کا سبب بن جا تا ہے ۔ پس جس طرح ایسے واقعات سے کوئی شخص سکھیا کومطلقا نافع نہیں کہ سکتا ای طرح گناہ کو بھی مطلقا قرب کا سبب نہیں کہا جا سکتا ، بلکہ شاؤ و نا در بھی ایسا ہوجا تا ہے ورندا کثر تو گناہ باعث غضب ومردودیت ہی ہے امتر جم

پس خدا تعالیٰ تک پہنچنے کا اصلی طریقہ تو عبادت وطاعات ونوافل واذکارہی ہیں بندہ کو چاہئے کہ ان اعمال کے وقت خدا کی طرف متوجہ ہواوران کومض خدا کا فضل وکرم اپنے حال پر سمجھے عجب و تکبر نہ کرے احوال و کیفیات ووار دات پر نازاں نہ ہواگر وہ ان انعامات واحمانات کے باوجود خدا کی طرف متوجہ نہ ہوا، بلکہ عجب و کبر میں پھنس کر اپنے اوپر نظر کرنے لگا تو پھر یہ انعامات اس سے چھین گئے جاتے ہیں طاعات ونوافل واذکار وغیرہ کی تو فیق سلب ہوجاتی ہے اور اب اس کے اوپر معاصی کی بلاؤں کو مسلط کیا جاتا ہے اگر معاصی سے اس میں ذلت وا نکسار کی شان پیدا ہوگئ اور گریہ وزاری کے ساتھا پنی عاجزی و بے چارگی کا اس نے مشاہدہ کرلیا تو پھر مقرب ومقبول ہوجاتا ہے ورنہ معاصی سے بعض دفعہ کفر کے بھی قریب ہوجاتا ہے نعوذ باللہ منہ )۔

پی معلوم ہوا کہ طاعت اگر (عجب و کبر ہے) خالص نہ ہوتو اس سے انسان میں قساوت قلب اور گتاخی پیدا ہوتی ہے چنانچہ سیدی شخ ابن عطااللہ اسکندری کا ارشاد ہے"رب معصیة اور ثبت ذلا وانسکسارا خیسر من طباعة اور ثبت عنواو استکبارا" بعض وہ گناہ جن سے ذلت واکسار (آ دمی میں) پیدا ہواس طاعت سے بہتر ہیں جس سے عزت نفس اور تکبر پیدا ہو ( یعنی جس کے بعد انسان اپنے کو قابل عزت سجھنے گئے)۔

جب یہ بات تم کومعلوم ہوگئ تو اب (سیجھوکہ) خدا تعالیٰ کے ساتھ اوب تو یہی ہے کہ کسی کام کے کرنے یا نہ کرنے کا معاہدہ نہ کیا جائے بلکہ بندہ اپنی حالت کو خدا کے سپر دکروے (کہوہ جو چاہیں کام لیس وہ بندہ کی مصلحت کواس سے زیادہ جانتے ہیں: بدردوصاف تراحکم نیست دم درکش کرانچیساقٹک ماریخت عین الطاف است کے پھر جو کام حق تعالیٰ اس کے ہاتھوں سے ظاہر کریں اس کا پورا پوراحق ادا کرے (اوروہ حق بیہے کہ) جو کام خلاف تھم الہی اس سے سرزد ہواس سے تو بہ کرے

ل يعنى حالات كابدلنااورقلوب كابلثنا١٢مترجم

اور جو کام حکم کےموافق ظاہر ہواس پرحمد (وشکر ) کرے۔

اورا گرکوئی شخص پختگی کے ساتھ عہد کرنا ہی چاہے کہ آئندہ بیکا م بھی نہ کروں گا
تواسکو (اس عہد میں بھی )ادب کی رعایت چاہئے وہ بیہ کہتی تعالیٰ کی مشیت کا مشاہدہ
(کر کے عہد) کرے (یعنی یوں کہے کہ انشاء اللہ اب سے بیکا م نہ کروں گا) کیونکہ
تحویل و تبدیل رات دن واقع ہوتی رہتی ہے (کی شخص کوایئے موجودہ حال پر بھروسہ نہ
کرنا چاہئے نہ معلوم کل کوئی تعالیٰ اس کی کیا حالت بنادیں) لیس مشیت کو (ہر بات اور
ہر معاہدہ میں) مقدم کرنا چاہئے جیسا کہ مومن (کامل) انا مومن انشاء اللہ کہتا ہے (اگر
خدانے چاہا تو میں مؤمن ہوں جس میں انشاء اللہ ) برکت کے لئے (بڑھا تاہے) اس
خوف سے کہ مبادا کسی وقت حالت بدل نہ جائے (اور خاتمہ ایمان پر نہ ہوتو آئی کس
خوف سے کہ مبادا کسی وقت حالت بدل نہ جائے (اور خاتمہ ایمان پر نہ ہوتو آئی کس
منہ سے ایمان کا پختہ دعوی کروں) اور اس کا بیہ مطلب نہیں کہ ( نعوذ باللہ ) اسے اپنے
مؤمن انشاء اللہ کہتے ہوئے ملامت نہ کروکیونکہ جس بات کے مشاہدہ سے وہ انشاء اللہ
کہدر ہاہے تم کواس کا مشاہدہ نہیں ہوا۔۔۔

فافل مروکه مرکب مردال مردرا درسنگلاخ با دیه پیها بریده اند نومید جم مباش که رندال باده نوش ناگه بیک خروش بمزل رسیده اندلی

اوریہ بات (بھی) جان لو کہ بندہ کو کسی تھم کا حاصل ہو جانا عمل کو سلزم نہیں اور نہ کسی ممانعت کو جان لینااس سے رکنے کو سلزم ہے چنانچہ (شب وروز) اس کا مشاہرہ ہور ہا ہے (کہ بہت لوگ احکام الہیہ کو جانتے ہیں اور ان کے موافق عمل نہیں کرتے اور بہت سے کا موں کاممنوع ہونا معلوم ہے پھر بھی ان سے نہیں رکتے کیونکہ حق تعالیٰ

ا ترجمہ: غافل ہو کرمت چلو کہ بہت ہے زبر دست جوانوں کی تیز رفتار سواریاں سنگلاخ میدانوں میں تھک گئیں (لیکن) ناامید بھی مت ہو، کیونکہ شراب عشق سے مدہوش جوان اجا تک ایک سلے میں منزل تک پہنچ گئے ہیں ۱۲ مرتب عفاللہ عنہ۔ جب بندہ سے کوئی کام اپنے حکم کے خلاف کرانا چاہتے ہیں تو اس کے سوا وہ کچھ نہیں کرسکتا اس وفت ساراعمل وعلم رکھارہ جاتا ہے اور یہی حال ممنوعات کے بارہ میں ہے کہ جب حق تعالیٰ کسی گناہ کو بندہ سے کرانا چاہتے ہیں تو وہ ضرور ہوکرر ہتا ہے اس کے خلاف نہیں ہوسکتا۔

پس حق تعالیٰ کے ساتھ اوب کا معاملہ کرنے ہی میں ساری بھلائی ہے خوب سمجھ لواوراس میں جھگڑا نہ کرو کیونکہ تمہارا حال تمہاری خود ہی تکذیب کرے گا (اگرتم اس کے خلاف دعوی کرو گے ) کیونکہ تم کو ورزلے کی فضیلت اوراس کے شار رکعات میں سے افضل صورت اور جاشت کی نماز کا ثواب سب کیچیمعلوم ہے۔ اورتم ان میں سے ایک کام بھی نہیں کرتے تم صلوۃ کسوف کی فضیلت میں بحث کرتے ہواور بھی نہیں پڑھتے۔ صدقات کی فضیلت میں گفتگو کرتے ہوا ور بھی کچھ خیرات نہیں کرتے ،روز ہ کے آ داب خوب بیان کرتے ہواورخود بجانہیں لاتے ، ایسے ہی اعتکاف کے آ داب دوسروں کو بتلاتے ہواورخودنہیں عمل کرتے ، پیچ کے الفاظ میں بحث کرتے ہوا وراپنی شاگر دوں کے سامنے تقریر کرتے ہوکہ جو چیز بطور تعاطی کے خریدی جائے وہ حرام ہے (اور خود ر کعت سے بھی در ادا ہوجا تا ہے مگران کے مذہب میں بھی در کی تاکید بہت ہے اور تین رکعات پر هنا ہی افضل ہےاس کوعلامہ بیان فرماتے ہیں کہ شافعیہ کواس کی فضیلت معلوم ہے مگر پھر بھی بعض لوگ اس پڑمل نہیں کرتے ۱۲ مترجم۔

ع نظافی بہت کہ بائع ومشتری زبان سے خرید وفر دخت کے الفاظ کچھ نہ کہیں بلکہ خریدار دام دید ہے اور دوکا ندار چیز دے دے جیسے مثلاتم کو معلوم ہے کہ دیاسلائی کا بکس دو بیسہ میں بکتا ہے تم نے دو بیسہ دوکا ندار کے پاس ڈال دیے اس نے اس نے دیاسلائی کا بکس تم کو دے دیا زبان سے نہ تم نے پچھ کہااور نداس نے بہتے تعاطی حنفیہ کے نزدیک درست ہیں علامہ ای پر تنبہ فرماتے ہیں بعض شافعی اس حنفیہ کے نزدیک درست نہیں علامہ ای پر تنبہ فرماتے ہیں بعض شافعی اس مسئلہ کو جان کر عمل اس کے خلاف کرتے ہیں ۱ امتر جم۔

اس کے خلاف کرتے ہو) اور اس کے سوابہت سے احکام ہیں جن کا احاط نہیں کیا جاسکتا (کہتم یا وجود جاننے کے ان کی مخالفت کرتے ہو)۔

پس (یہاں ہے یہ بات بھی معلوم ہوگئ کہ جوشخص کسی ایسے کام میں مشغول ہوجو خدا تعالیٰ اور رسول اللہ ﷺ کی طرف منسوب ہواس پر کسی کواعتر اض نہ کرنا چاہئے جیسیا کہ (بعض اہل علم) ان لوگوں پراعتر اض کیا کرتے ہیں جوذ کر اللہ اور تسبیح و تلاوت کلام اللہ اور درود بررسول اللہ ﷺ یا اور کسی ورد وغیرہ میں مشغول رہتے ہیں (اور اہل علم کی طرح مخصیل علم میں مشغول نہیں ہوتے صرف بقدر صرورت علم پر کفایت کرتے ہیں) کیونکہ حق تعالیٰ تک پہنچنے کے راستہ مخلوق کے سانس کی شار کے برابر ہیں کرتے ہیں) کیونکہ حق تعالیٰ تک پہنچنے کے راستہ مخلوق کے سانس کی شار کے برابر ہیں (پس کسی کو علم کے راستہ جومعترض کے نز دید اس کے گمان میں خدا تک نہیں پہنچا تا بعض دفعہ وہ مجلی وصول کا سبب ہوجا تا ہے۔

"ولکل جعلنا منکم شرعة ومنها جا"<sup>ک</sup>و کل میسر لما حلق له"<sup>ک</sup>ے (حق تعالی فرماتے ہیں کہ ہم نے تم میں سے ہر شخص کے لئے جدا گھاٹ اور جداراستہ بنایا ہے اور حدیث میں ہے کہ جو شخص جس کام کے لئے پیدا کیا گیا ہے اس کے لئے وہی آسان کردیا جاتا ہے )۔

اوریہ بات میں نے تم سے اس لئے بیان کی اوراس لئے تم کواس پرمتنبہ کیا ہے کہ (آج کل) اکثر طلبہ کا وظیفہ ذاکرین پراعتراض کرنا ہی رہ گیا ہے وہ کہتے ہیں کہ علم میں مشغول ہونا (ذکر وغیرہ میں مشغول ہونے سے) افضل ہےا ورینہیں سبھتے کہ علم سے مقصود کیا ہے (طلبہ نے صرف تخصیل علم ہی کومقصود سمجھ لیا ہے حالانکہ ایسانہیں ، بلکہ علم

ل مائده: ٤٨

۲ – التمصید ،ج:۲،ص:۸ ـ مرتب

ے عمل مقصود ہے) یہ لوگ اس شخف پر اعتراض کرتے ہیں جوشب قدر میں صبح تک ذکر اللہ کرتا ہے حالا نکہ ان میں سے کسی نے (اس رات) کروٹ بھی نہیں بدلی نہ 'لااللہ اللہ کہا نہ ''اللہ ہم اغفرلی" کہا (بھلا ان کوشب قدر کی فضیلت جان لینے اور اس کے متعلق بہت کی احادیث پڑھ لینے سے کیا نفع ہوا؟

اوراس سے بڑھ کر دھوکہ کون ساہوگا (کہ باجوداس کا بلی وغفلت کے پھر بھی اپنے علم کوذکر وغیرہ سے افضل سیجھتے ہیں ) حالانکہ حق تعالی کے نزدیک مخلوق کو بدون ممل خالص کے رفعت وفضیلت ) حاصل نہیں ہو کتی اور بھلا وہ شخص جے یہ معلوم ہے کہ فلاں جانب میں دریا ہے اس شخص پر کیونکر قیاس کیا جاسکتا ہے جورات دن اس سے خود بھی سیراب موتا رہتا ہے اور دوسروں کو بھی سیراب کرتا ہے (یقیناً جانبے والا اور سیراب موتا رہتا ہے اور دوسروں کو بھی سیراب کرتا ہے (یقیناً جانبے والا اور سیراب ہونے والا برابرنہیں )۔

میں نے ایک بارشب قدر میں ایک شخص کوذ کر کے لئے جگایا اور وہ جمعہ کی بھی رات تھی تو اس نے ایک دفعہ سرا ٹھا کر پھر کروٹ لے لی اور بیہ کہہ کرسوگیا کہ عالم کا سونا جاہل کی عبادت سے افضل ہے اور کاش اس سے تو وہ خاموش ہی رہتا (تو اچھاتھا)۔

پی جس علم سے بندہ کی ہدایت ہیں ترقی نہ ہوا سے بجر خداسے زیادہ دور ہونے کے اور پچھ حاصل نہ ہوگا اور جوعلم تم کو دنیا سے بے رغبت اور آخرت میں راغب نہ بنائے اس میں بحر (وکمال) حاصل کر کے بجر سنگد لی اور دعوی (کاذب) اور تکبراور تحقیر خلق میں ترقی ہونے کے تم کو اور پچھ نفع نہ ہوگا یہاں تک کہ تم میں بحضے لگو گے کہ بجر تمہارے اور سب لوگ تباہ و برباد ہیں حالا نکہ (عزیز من!) جب تم اپنے علم پر عمل نہیں کرتے تو تہ ہیں خودا پے آپ کو نظر حقارت کے ساتھ دیکھنا چا ہے اور اپنی کو تا ہی پر نظر کرنی چا ہے کیونکہ ابھی کچھ وقت باقی ہے انشاء اللہ تعالی (اس کو غنیمت سجھ کرعمل میں کوشش کرواور نفس کی اصلاح کرلو) خوب سجھ جاؤ۔

اور ( ایک واقعہ اور سنو کہ ) میرے سامنے ایک شخص نے ( کسی عالم ہے )

اس جماعت کے متعلق استفتاء کیا جورات کو سیح تک قرآن کی تلاوت جرکے ساتھ کرتے ہیں کہ آیا یہ فعل حرام ہے؟ تواس نے جواب دیا کہ ہاں نص قرآنی سے حرام ہے حق تعالیٰ نے رات کو سکون (وآرام) کے لئے بنایا ہے اور بیلوگ اس کو سکون کا وقت نہیں بناتے (بلکہ اس میں بھی کام کرتے رہتے ہیں) اور سوال کرنے والے کی کیا خطاہے خطا جواب دینے والے کی کیا خطاہے خطا جواب دینے والے کی کیا خطاہے خطا جواب دینے والے کی گیا ہے۔

ایک اور شخص نے ان لوگوں کی بابت استفتاء کیا جوشب جمعہ میں مجتمع ہو کر ذکر اللہ کرتے اور رسول اللہ ﷺ پر درود پڑھتے ہیں تو (مفتی نے) جواب دیا کہ بیکا م بے ہودہ آ دمیوں کا ہے جن میں آ دمیت اور حوصلہ نہ ہوا دریہ بدعت ہے ذکر اللہ اور ذکر رسول عمر بھر میں ایک بارکر لینا بندہ کو کافی ہے۔

آہ عزیز من! ذرااس جواب میں اور جو پچھاس میں گتاخی اور ظلمت اور بے ادبی (بھری ہوئی) ہے اس میں غور کرو کہ اس شخص نے خدا کے ذکر کو بدعت بنادیا حالانکہ وہ بدعت (کی حقیقت ) بھی نہیں جانتا کیونکہ جو کام حق تعالیٰ کی طرف قرب (حاصل) کرنے کے لئے ایجاد کیا جاتا ہے وہ شریعت اور سنت ظاہرہ ہی میں داخل ہے اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں "ور ھبانیة ابتد عو ھا "لے لیعنی حق تعالیٰ فرماتے ہیں کہم نے مسیٰی علیہ السلام کو دیگر رسولوں کے بعد بھیجا اور ان کو انجیل دی اور ان کے تبعین کے دلوں میں ہم نے رافت ورحمت اور رہانیت پیدا کی جس کو ان لوگوں نے خود ایجاد کیا تھا ہم نے ان کو رہانیت کا امر نہ کیا تھا مگر انہوں نے رضا الہٰی طلب کرنے کے لئے اس کو ایجاد کیا بھر اسکی کما حقد رعایت نہ کی الخ -اس میں حق تعالیٰ نے ایجاد رہانیت پر ندمت نہیں فرمائی بلکہ اس کی رعایت نہ کی الخ -اس میں حق تعالیٰ نے ایجاد رہانیت پر ندمت نہیں فرمائی بلکہ اس کی رعایت نہ کرنے پر ندمت فرمائی ہے۔)۔

اوررسول الله علية فرمات بيس من سنة حسنة فليسن "جوكوكي

ل حدید: ۲۷

ع ف فاكده ازمترجم) اس مقام پر بظاہر پیشبہ ہوتا ہے كہ جب شریعت نے امت كواجازت دى ہے

اچھاطریقہ ایجاد کرنا چاہے تو ایجاد کرلے اس میں رسول اللہ ﷺ نے اچھی ہاتوں کے ایجاد کی اجازت اپنی امت کو دی ہے اور ایجاد کرنے والے کے لئے اس میں ثواب مقرر کیا ہے اور اس کا اتباع کرنے والوں کے لئے بھی لیا

(بقید حاشیہ صفحہ گزشتہ) کہ وہ نیک کام اورا چھے طریقے ایجا وکرے تو پھر بدعات سے کیوں منع کیا جاتا ہے اس لئے کہ اکثر بدعات کے ایجا و کا منشاء بظاہر یہی ہے کہ مبتدعین نے اپنے نز ویک ایک نیک کام ایجا د کیا ہے جیسے مولو و و فاتحہ اور تیجہ اور وسوال وغیرہ وغیرہ ۔

سوخوب جھے لینا جا ہے کہ علامہ شعرانی کے اس کلام کا پید مطلب نہیں کہ بدعت مطلقا جا زنہ حاشا وکلا۔ دلیل اس کی بیہ ہے کہ علامہ نے اس کتاب میں بھی اور عبو وقعہ بیو فیرہ میں بھی بدعات سے بیخے کی سخت تاکید کی ہے اور اتباع سنت کی ترغیب نہایت شدومہ سے دی ہے اور بدعات کے حرام ہونے پر بہت ک احادیث بیان کی میں۔

پس بہ کو کر ہوسکتا ہے کہ احادیث صحیحہ میں بدعت سے ممانعت موجود ہوتے ہوئے علامہ مطلقا اس کی اجازت دیں۔ بلکہ مصنف رحمہ اللہ کا مقصود صرف بیہ ہے کہ بدعت کی دوسمیں ہیں ایک بدعت حنہ ایک بدعت سینے۔ بدعت حنہ یہ کہ ایک کام کی اصل شریعت میں موجود ہو گرکوئی خاص صورت محین نہ ہو اس کے لئے کسی خاص صورت کو ایجاد کر لیا جاد ہے بشرطیکہ اس خاص صورت کو لازم واجب نہ قرار دیا جائے بلکہ جواز کے درجہ پررکھا جائے مثلاً فرکر اللہ کی اصل شریعت میں موجود ہے گرکسی خاص صورت کے ساتھ مقید بنیں تو علاء عارفین کو اجازت ہے کہ دوہ ذکر کے لئے کوئی خاص صورت یا خاص مقدار طالب کے حال کے اعتبار سے مقرر کردیں تو اب اس خاص صورت سے فرکر کے کو بدعت حنہ کہا جاد ہے گاجب تک کہاس کو صد اعتبار سے مقرر کردیں تو اب اس خاص صورت سے فرکر کے کو بدعت سنیہ بیہ ہے کہ ایسا کام ایجاد کیا جاد ہے جس کی شریعت میں اصل بی نہیں یا اصل تو ہے گر جوصورت اختیار کی گئی ہے اس کو لازم دواجب قرار دے لیا کی شریعت میں اصل بی نہیں یا اصل تو ہے گر جوصورت اختیار کی گئی ہے اس کو لازم دواجب قرار دے لیا جائے کہ جو اس کے خلاف کرے اس پوطعن د طلامت ہوا در حصول مقصود کو اس صورت میں مخصر کردیا جائے کہ جو اس کے خلاف کرے اس پوطعن د طلامت ہوا در صول مقصود کو اس صورت میں مخصر کردیا جائے کہ جو اس کے خلاف کرے اس پوطعن د طلامت ہوا در صورت اس من کیا جاتا ہے دہ ای قبی کہ بیں کہ یا تو جاس جی این نفسہ ان کی اصل موجود ہو گران کو حد شرع سے بردھالیا گیا ہے خوب بجولو۔

ل ال جكريوع ارت مهوا خبر ان العابد لله بما يعطيه نظره اذا لم يكن على شرع من الله .....

اوررسول الله پیلانے نے فرمایا ہے "بیعثت لاتمہ مکارم الاحلاق "<sup>کم</sup>یں اس لئے مبعوث ہوا ہوں کہ مکارم اخلاق کی تکمیل کردوں تو جو شخص مکارم اخلاق پر ہوگا وہ اپنے پروردگار کی شریعت پر ہے گواس کواس کی خبر بھی نہ ہو ( کہ میں شریعت الٰہی پر چل رہا ہوں )۔

اوررسول الله ﷺ نے اس کو ( یعنی مکارم اخلاق پر عمل کرنے کو ) خیر ہے تعبیر فرمایا ہے حکیم بن حزام منی اللہ عند کے واقعہ میں اور وہ (قصد ) ہیہ ہے کہ حکیم بن حزام جاہلیت میں بہت سے نیک کام (خدا کے قرب کی نیت سے ) کرتے تھے مثلاً غلاموں کا آزاد کرنا اور صلہ رحمی وسخاوت کرنا وغیرہ وغیرہ چھر جب انہوں نے رسول اللہ ﷺ کا آزاد کرنا اوفعال کی بابت دریافت کیا ( کہوہ کچھنا فع ہوں گے یانہیں ) تو حضور ﷺ نے فرمایا "اسلمت علی ما اسلفت من حیر" کے بینی تم اسلام لائے ہوئے ان نیک کاموں کے جوتم نے پہلے کئے ہیں۔

(مطلب یہ کہ وہ ضائع نہیں ہوئے بلکہ اسلام کے ساتھ وہ بھی ملے ہوئے ہیں) غرض حضور ہیں نے ان کا موں کو خیر فر مایا اور حق تعالی نے ان پر ان کو تواب بھی دیا لیس اگرتم شریعت کواس طرح نہیں سمجھ تو تم نے کچھ بھی نہیں سمجھا۔ جب تم نے اس کو سمجھ لیا تواب (جانو کہ ) جو شخص بدون کسی دلیل شری کے فتوی دیتا ہے کہ ذکر اللہ کے لئے بطریق محرود وملعون ہے اور اس لئے بطریق محرود وملعون ہے اور اس کی حالت خود اس پر شاہد ہے کیونکہ اگروہ مقربین میں سے ہوتا تو اس کوالی بات کی حالت خود اس پر شاہد ہے کیونکہ اگروہ مقربین میں سے ہوتا تو اس کوالی بات کی حالت خود اس پر شاہد ہے کیونکہ اگروہ مقربین میں سے ہوتا تو اس کوالی بات کی حالت خود اس پر شاہد ہے کیونکہ اگروہ مقربین میں سے موتا تو اس کوالی بات کی حالت خود اس پر شاہد ہے کیونکہ اگروہ مقربین میں اسام یتبعہ فحملہ حیرا والحقہ بالاحیار کھا فال فی ابراھیم کان امد قائنا لللہ و ذلك قبل ان یو حی البہ آہ اس کے مطلب میں جھے انشراح صدر نہیں ہوااس کے ترجم نہیں کیا ۱۲ امتر جم نہیں ہوااس کے ترجم نہیں کیا ۱۲ امتر جم نہیں ہوااس کے ترجم نہیں کیا ۱۲ امتر جم

ل الدرر المنتثرة في الاحاديث المشتهرة ،ص:٥٨ - مرتب

ع و كي اسد الغابه ص ٥٩: ج٢ ـ مرتب

ُ کہنے کی ذراقدرت نہ ہوتی ۔خوب سجھ لو۔

اور بھلا بندہ کوئی تعالی کے ذکر سے مبر کیونکر ہوسکتا ہے حالا نکہ وہ قلب دروی کی زندگی ہے جیسے پانی مجھلی کے لئے سبب حیات ہے اور بخاری وغیرہ میں ہے کہ جو شخص اپنے خدا کو یا دکرتا ہے اور جو یا ذہیں کرتا ان ددنوں کی مثال زندہ ادر مردہ کے مانند ہے اور حق تعالی فر ماتے ہیں کہ میں اس شخص کا جلیس (وہم نشین) ہوں جو مجھ کو یا د کرتا ہے اور فر ماتے ہیں کہ میں اپنے بندہ کے ساتھ ہوتا ہوں جب تک وہ مجھ کو یا د کرتا ہے اور فر ماتے ہیں کہ میں اپنے بندہ کے ساتھ ہوتا ہوں جب تک وہ مجھ کو یا د کرتا ہے اور ادر اس کی دونوں لب میری (یاد) کے ساتھ حرکت کرتے رہیں تو بھلا حق تعالیٰ کا جلیس وہ شخص کیونکر ہوسکتا ہے جس میں نہ آدمیت ہے نہ (ذکر کی) ہمت ہے حالا نکہ جو خدا کا جلیس ہو وہ اعلی ہمت کو پہنچا ہوا ہے کیونکہ عارفین کی بلند ترین ہمت یہ ہے کہ ان پر حق تعالیٰ کا حضور ادر انس ادر مراقہ اور خدا تعالیٰ سے حیاء کا غلبہ ہو (ادر اس دفت عارف خدا کا جلیس ہوتا ہے تو جس شخص کو حضور دانس سے بچھ بھی حصہ نہیں ملا وہ جلیس خدا وندی کیونکر ہوسکتا ہے ، ادر کی کو کیا معلوم ہے کہ منشین اپنے جلیس کو کیا بچھ جلیس خدا وندی کیونکر ہوسکتا ہے ، ادر کی کو کیا معلوم ہے کہ منشین اپنے جلیس کو کیا بچھ جلیس خدا فیان در آداب واخلاق عطا کیا کرتا ہے۔

لیں ذکر میں جو شخص خدا کا جلیس ہوگا د ہ ضر درعلوم ومعارف واخلاق الہید سے مالا مال ہوگا اور جواس دولت سے مشرف نہیں سمجھ لو کہ دہ ذکر میں خدا کا جلیس بھی نہیں ہوتا )۔

پس ذاکرین وغیرہ کے ساتھ ادب کولاز مسمجھو کیونکہ وہ در حقیقت خدا کا ادب ہے (جیسے بادشاہ کے درباریوں کی تعظیم بادشاہ کی تعظیم ہے ادران کی اہانت بادشاہ کی اہانت ہے) خوب سمجھ جا دَادر عافل نہ بو کیونکہ (اس سے عافل ہونے) کا دبال غضب اور مرد ددیت کی صورت میں دنیا دآخرت میں تم ہی پرلوٹے گا جیسا کہ اولیاء پرانکار کرنے والوں میں اس کا مشاہرہ ہورہا ہے۔ شخ تاج الدین ابن بکی کا ارشاد ہے کہ ہم نے کی شخص کو (ادلیاء کے ساتھ) جتلائے انکار نہیں دیکھا گراس کا خاتمہ براہی ہوا۔

علاوہ ازین یہ کہ وہ اولیاء جن پر نادان لوگ انکار کرتے ہیں ائمہ جمہتدین کی طرح شریعت میں اصحاب مذہب نہیں ہیں بلکہ ان کے پاس کچھ ذاتی امور ہیں جن کو وہ لوگ سمجھ لیتے ہیں جو طریق کوان سے حاصل کرتے ہیں حق تعالی اولیاء سے اور ان کے معتقدین سے سب سے (ہمیشہ ) راضی رہیں (مطلب یہ ہے کہ اگر صوفیہ شریعت میں اجتہاد کرتے اور صاحب مذہب ہوتے جب تو ان کی باتوں پر رد وقدح کی گنجائش ہوستی تھی مگر جب وہ صاحب مذہب نہیں ہیں نہ مسائل شرعیہ میں کچھ دخل دیتے ہیں بلکہ صرف اپنے ذوتی امور کا طالبین سے بیان کرتے ہیں تو اس حالت میں ان پر انکار کرن محض فضول ولغوہے )۔ 11

### اگرحق تعالی بصیرت کوروشن کردیں تو دلائل میں نظر کریں

(۱۲) اور طالب علم کی بیرشان بھی ہونی جائے کہ جب حق تعالیٰ اس کی بھیرت کوروش کردیں اور وہ شریعت کے اسرار کو سجھنے گئے تو احکام شرعیہ میں مقلد کی طرح محض نقل کا پابند نہ ہو کہ دلائل میں نظر ہی نہ کرے (بلکہ دلائل میں غور کر کے جواب دینا چاہئے پس اگر کوئی مسئلہ اپنے نہ ہب میں دلیل کے اعتبار سے کمزور ہوتو محض فقہاء کے اقوال پرفتوی نہ دینا چاہئے۔

بلکہ ولیل کے لحاظ سے جو تھم قوی ہواس کو بیان کرنا چاہئے اور فتوی ویے میں منام مخلوق کے لئے اپنے امام کے کلام کا پابند نہ ہو کیونکہ ساری مخلوق کیسال نہیں ہے بلکہ لئے مگر یہ منصب اس شخص کا ہے جس میں شرا کط اجتہادیا شرا کطاتر جے بجتے ہوں جیسا کہ حنفیہ نے لکھا ہے کہ امام طحاوی اور ابن ہمام رجمہ اللہ کو درجہ اجتہاد حاصل تھا اور قاضی خان وصاحب بدا بیا صحاب ترجیج میں سے سے لیس جس شخص کی نظر علوم شرعیہ میں ان حضرات کے مثل ہوای کو یہ تن حاصل ہے کہ وہ اسپنے امام کے اقوال میں خور کر کے ضعیف کو ترک کر دے اور جانب قوی کو اختیار کر ہے ۔ آج کل کے علاء کو یہ منصب حاصل نہیں جن کی نظر معدود سے چند کتا ہوں کے دائرہ سے با ہر نہیں نکل عتی ۔ خوب سمجھ لو اور جلدی سے اجتہاد کا دعوی نہ کرنے لگو اامر جم ۔

ہرسائل کواس کے حال کے اعتبار سے جواب دینا چاہئے (اور بیہ منصب بھی اس شخص کا ہے جس میں اجتہادیا ترجیح کے شرا کط مجتمع ہوں ہر شخص کا بیہ منصب نہیں ۱ امتر جم )۔

لیس اگر لوگ منقول ہی کے موافق جواب ما نگنا چاہیں اور اس کے ذاتی فتو کے کو قبول کرنے سے انکار کریں تو اس صورت میں منقول کے موافق ہی فتوی دینا چاہئے گو بیجا نتا ہے کہ ہم شرعی میں اس سے زیادہ گنجائش ہے کیونکہ جب حق تعالی منقول ہی کو عابت کرنا چاہتے ہیں (جس کی علامت یہ ہے کہ اہل اسلام غیر منقول کے مانے سے انکار کریں ) تو ادب یہ ہے کہ اس کی مدافعت نہ کی جائے (اور منقول ہی پرفتوی دیا جائے) اور میں نے فتہ ہا شافعی میں بعض قواعد کی کلیت کے فاسد ہونے کا تج بہ بہت سے فقہا ء شافعیہ کے کلام میں کیا ہے لیکن خود امام (شافعی کی کے کس فقاعدہ کی کلیت کا ضاد میں نے آج تک نہیں پایا (لیخی جو قواعد خود امام سے منقول ہیں وہ تو کسی عگر نہیں فیاء شافعیہ نے کلام میں پایا (لیخی جو قواعد خود امام سے منقول ہیں وہ تو کسی عگر نہیں فیاء شافعیہ نے جو تو اعد بیان کئے ہیں ان میں سے بعض کا فساد مصنف کو تجربہ

من جملہ ان مسائل کے جواصحاب شافعیہ نے (خلاف قاعدہ) بیان کئے ہیں ان کا بیقول ہے کہ اگر کوئی شکی (ما کول ومشروب یا دوا کی جنس سے ) اس زخم کے راستہ سے پہنچ جائے جواندرون شکم تک یا ام د ماغ وغیرہ تک پہنچا ہوا ہے تو اس صورت میں روزہ ٹوٹ جا تا ہے تو اس قول میں اگر چہ (انتظام اور) سد باب ہے ، مگر اس صورت میں روزہ کی حرمت کا ٹوٹنا لازم نہیں آتا کیونکہ اس کوشر عاً وعرفاً ولغة اکل کے نہیں کہا

وامتحان سے معلوم ہوا ہے ا مترجم )۔

ع میں کہتا ہوں کہ بے شک اس صورت میں حقیقة اکل نہیں پایا گیا گر حکما پایا گیا ہے کو نکہ تجرب شاہد ہے کہ

ا میں کہتا ہوں کہ حضرت علامہ زبان بحرانعلوم مولا تا محمد قاسم صاحب قدس سرہ امام ابوحنیفہ دحمۃ الله علیہ کے اقوال کے متعلق بھی بھی نم مایا کرتے تھے کہ جومسئلہ امام صاحب سے منقول ہے میں اس کو دلائل شرعیہ یعنی قرآن وحدیث سے ثابت کرسکتا ہوں ، امام صاحب کا کوئی قول ایسانہیں جو دلائل شرعیہ سے مؤید نہ ہو ہاں متاثرین حنفیہ کے اقوال کا میں ذمہ دارنہیں ۔ ه کذا سمعنا ہ من النقات ۔ واللہ اعلم ۱۲ امتر جم

جاتا (لعنی زخم کے راستہ سے کوئی شئے پیٹ میں پہنچ جائے تو یہ نہیں کہہ سکتے کہ اس نے یہ چیز کھائی ہے۔

نیں جائے کہ اس صورت میں روزہ باطل نہ ہو کیونکہ روزہ توڑنے والی تین ہی چیزیں ہیں اکل وشرب و جماع اور ان میں سے کوئی بھی یہاں موجود نہیں پس اس مسئلہ میں اصحاب شافعیہ نے قاعدہ کلیہ کے خلاف کیا ہے پس اس لئے ہم نے کہا ہے کہ عالم کو بیدار ہوشیار ہونا چاہئے کہ جن احکام میں اس سے استفتاء کیا جائے ان میں تذہر سے کام لے اور شریعت کے اسرار میں اور ان مقاصد میں غور کرے جن کے لئے ایک میں احکام بیان کئے گئے ہیں۔

اور مثلاً اگر کوئی شخص زکوة سالانہ کے متعلق استفتاء کرے کہ سال تمام ہونے سے پہلے مال نصاب کواپنی ملک سے خارج کر دینا (بینی کسی دوسرے کو ہبہ کر دینا) جائز ہے یا نہیں اور مفتی اس کی حالت سے معلوم کرے کہ بیشخص زکوة ادا کرنے سے بھا گنا چاہتا ہے اور اپنے اوپرزکوة کا واجب ہونا نہیں چاہتا (بینی حقیقت میں ہبداس کو مقصود بالذات نہیں ، بلکہ اصل مقصود زکوة سے بچنا ہے (۱۲ مترجم) تواس صورت میں اس کو (جواز ہبہ کا) فتوی نہ دے بلکہ خاموش رہے اور اس کی حالت میں تحقیق و تامل کرے کیونکہ اس صورت میں منقول کے موافق فتوی دینے میں جلدی کرنا زکوة کا درواز ہ کھولنا ہے۔

(خلاصہ بیہ ہے کہ فقہاء نے گومطلقا فرما دیاہے کہ سال تمام ہونے سے مال

(بقیم حاشیہ صفحہ گزشتہ) جب کوئی مریض ہے ہوت ہوا ور منہ کے راستہ دوایا غذااس کے پیٹ میں نہ پہنچ سکے تواطباء وڈاکٹر پکچاری کے ذریعہ سے بطور حقنہ کے اس کے پیٹ میں دوایاغذا پہنچاتے ہیں اور اس طریقہ سے بھی مریض کو دوااورغذا سے کافی قوت وطافت پہنچتی ہے لہذا گواس کو حقیقۃ اکل نہیں کہا جا تا مگر اس کی مثل شارکیا جا تا ہے ، چنانچہ کہتے ہیں کہ فلاں شخص کو پکچاری کے ذریعہ سے دوایاغذا دی جارہی ہے لہذا ہے تھی علما اکل ہی ہے ای لئے فقہاء حفیہ نے حقنہ وسعوط وغیرہ کو بھی مفطر ات میں شارکیا ہے۔ فافہم ۱۲ مترجم۔

نصاب کو ہبد کردینا اور اپنی ملک سے خارج کردینا جائز ہے مگر ہر شخص کو جواز کافتو کی نہ دینا چاہئے کیونکہ بعض لوگوں کا ہبہ مقصود نہیں ہوتا بلکہ مجض زکوۃ سے بچنا مقصود ہوتا ہے تو ایسے لوگوں کو جواز ہبہ کافتو کی دینا گویا فقراء کے حقوق ضائع کرنا ہے اور زکوۃ کے دروازے کو بندکردینا ہے ۱۲ مترجم)۔

اور حق تعالیٰ کے سامنے حیانہیں چل کتے حق تعالیٰ کے ساتھ جال ہازی کرنا اس کے خضب وغصہ اور اپنے مردودیت کا سبب ہے (اس لئے ہر خض کو حیلہ اسقاط زکوۃ میں نیت کود کم لینا چاہئے ) اور وہ آیات وا حادیث کہاں گئیں جن میں مستحقین زکوۃ کی طرف زکوۃ کے پہو نچانے کا حکم ہے اور رسول اللہ ﷺ کا بیار شاد کہاں گیا؟ تبوحنہ من اغنیا تھے مقترد علی فقرا تھے کہ ذکوۃ اختیاء سلمین سے لی جائے اور ان کے فقراء کودی جائے اور اس کے ماسوا بہت می احادیث ہیں (جن میں اداء زکوۃ کی تاکید ہے لیں اگر ہر شخص حیلہ اسقاط زکوۃ اختیار کرنے گئے گاتو ان احادیث وآیات پرعمل کون کرے گا؟ بیتو بالکل معطل ہوجائیں گی اس لئے ہرایک کو حیلہ نہ تلایا جائے )۔

ای طرح مفتی کو چاہئے کہ (مردوں کوعورتوں کے) مہر وغیرہ سے براء ت
حاصل کرنے کے لئے حلے بتلانے میں تو تف کیا کرے (برخض کو براء ت مہر کا حیلہ نہ
بتلائے ) کیونکہ ایسے حیلے اکثر اس وقت کئے جاتے ہیں جب کہ مرد وعورت میں
موافقت نہ ہواورا یک کو دوسرے سے تکلیف پہنچتی ہواس وقت مرد ( کسی حیلہ سے مہر کو
ساقط کر کے ) اپنی ہوی کو ناحق ستا تا ہے اور اس کے اوپر دوسرا نکاح کر کے اس سے
ساقط کر کے ) اپنی ہوی کو ناحق ستا تا ہے اور اس کے اوپر دوسرا نکاح کر کے اس سے
ساقط کر نے کام اس کی غرض کے خلاف کرنے لگتا ہے اور انسان ہمیشہ کے لئے
رات دن ایسے برتا و کامتحمل نہیں ہوسکتا خصوصا عور تیں جو کہ فطرۃ باغیرت اور کمزور
ہوتی ہیں پھرعورت مہر معاف کر کے اپنی جان چھڑا نا چاہا کرتی ہے اور بعض دفعہ اس کو
مہر سے بھی زیادہ دیے لگتی ہے کیونکہ وہ مثل قیدی کے ہوتی ہے۔

چنانچہ ہم نے بار ہااس کا مشاہدہ کیا ہے خوب سمجھ جاؤ۔ اور حق تعالی فرماتے

الله عن شئى منه نفسا فكلوه هنيئامريئا لله

(پس اگرعورتیں اپنے جی کی خوشی سےتم کو (مہرمیں سے ) کچھ دیدے (یا معاف کردیں ) تواس کو کھاؤر چتا پچتا (خوشگوار ) پھر بتلاؤ کہ اس صورت میں جی کی خوشی کہاں ہوتی ہے اس کواچھی طرح سمجھلو۔

# مجہول الحال امور کے متعلق اللہ تعالیٰ پر حکم کر کے فتوی نہ دے

(12) اورعالم کی بیشان بھی ہونی جائے کہ جو ہاتیں مجہول الحال ہیں جن کا علم بدون اس کشف صحیح کے نہیں ہوسکتا ہے جو اولیاء کاملین کے لئے مخصوص ہے ایسے امور کے متعلق خدا تعالیٰ پر حکم کر کے فتوی نہ دے بلکہ اس سے احتر از کرے (مثلا کسی نیک کام کے متعلق یوں نہ کہے کہ اس کام میں یقیناً جنت ملے گی ۔ میں اس کا ذمہ دار ہوں وغیرہ وغیرہ )۔

البتہ اولیاء کا ملین اس سے مشتیٰ ہیں کیونکہ وہ بوجہ اپنی قوت علم کے سیحے کشف سے ان امور کومعلوم کر لیتے ہیں اور نیز عنداللہ جس بات کا وہ ذمہ اور وعدہ کر لیتے ہیں اس میں حق تعالیٰ ان کا ساتھ نہیں چھوڑتے بلکہ جس بات کا وہ خدا کے بھروسہ پر ذمہ کر لیتے ہیں اللہ تعالیٰ اس کو پورا کردیتے ہیں ) جیسے ایک بزرگ نے ایک شخص کے لئے قصر جنت کی ضانت کی تھی اگر وہ مبیل عمنا و بے تو آسان سے ان بزرگ کے پاس ایک ورق بازل ہوا جس میں لکھا تھا کہ جس چیز کی تم نے ضانت کی ہے اس کو ہم نے پورا کردیا۔ اس طرح ایک دوسرے بزرگ کے ساتھ بہی واقعہ ہوا مگر ان کے کا غذمیں یہ بھی لکھا تھا کہ دوبارہ ایسی ضمانت مت کرنا۔

جبتم اس بات کو جان چکے تو اب سمجھ لو کہ ا دب کا طریقہ بیہ ہے کہ ثو اب و عذاب کے بارے میں تم بھی کچھمت کہو کیونکہ بیہ جہالت ہےاورخدا تعالیٰ پر حکم لگا نااور

ل النساء:٤

ع عالباسیل سے مسافروں کے لئے سرائے مراد ہے امتر جم

(نعوذ بالله) ان کو پابند کرنا ہے کہ گویا جو کچھتم کہدرہے ہووہ ضرور و بیاہی کریں گے، حالانکہ ممکن ہے کہ جس طاعت کے متعلق تم نے کسی کو حصول تو اب کا فتوی دیا ہے بھی اس میں اس شخص کو ثو اب نہ ہوا ورجس معصیت پرتم نے کسی کو عذا ب کا فتوی دیا ہے اس میں اس شخص کو عذا ب نہ ہو (بلکہ حق تعالی معاف فرمادیں) اور علماء سے تو (حق تعالی میں اس شخص کو عذا ب نہ ہو (بلکہ حق تعالی معاف فرمادیں) اور علماء سے تو (حق تعالی کو بیان کریں (کہ بیہ کام شرعا مستحب یا واجب ہے اور بیکام مگروہ وحرام ہے)۔

ر ہا تو اب وعذاب کا معاملہ سویہ حق تعالیٰ کے متعلق ہے علماء کے متعلق نہیں ہے ہاں اگر حدیث میں کسی خاص فعل کے متعلق کوئی خاص تو اب وعذاب وارد ہوا ہو اس کواگر تو اب مجھ کراس شخص سے بیان کر دیا جائے جواس کام کو کرنا جا ہتا ہے تو اس کا مضا لَقہ نہیں کیونکہ اس صدا تعالیٰ پڑھم لگا نانہیں ہے بلکہ اس صورت میں تہارا تو اب وعذاب بیان کرنا عبعا ہے نہ کہ اصالة کیونکہ بی تو اب وعذاب تو حق تعالی نے اپنی طرف سے خود ہی بیان فرمایا ہے۔

(گراس میں بھی ادب سے کہ صرف یوں کہا جائے کہ حدیث میں اس کا م پر بی ثواب یا بیہ عذاب وارد ہواہے یوں نہ کہو کہا گر تو بید کا م کرے گا تو تجھے کو بی ثواب یا بیا عذاب ہوگا کیونکہ ممکن ہے کہ اس شخص کاعمل مقبول نہ ہواس لئے ثواب نہ ملے یاحق تعالیٰ معاف فرمادیں اور اس کوعذاب نہ ہو)۔

اور به اینا چاہئے کہ جو خص اپند دین میں ہوشیار اور بیدار ہوگا اس پریہ امور
اوریہ آ داب خفی ندر ہیں گے اور میں نے تم کو یہ چند آ داب بتلا کر ماسوا پر متنبہ کر دیا ہے
(اگر تم وین کی باتوں میں فکر اور تامل سے کام لینے کے عادی ہو گے تو بقیہ آ داب علم کوخود
ہی معلوم کر لوگے ) اور خدا تعالی تم کوخود ہی ہدایت فرما کیں و هو یتولی الصالحین
المحمد لله کہ باب ٹانی ختم ہوا۔ والحدد لله اللہ ی بنسمت و جلاله تتم
الصالحات و صلی الله علی سیدنا و مولانا محمد صاحب الآیات البینات

و المعمرات الباهرات وعلى آله واصحابه واحبابه واولاده وازواحه الطيبات الطاهرات (آمين)-

## تيسراباك

# فقراء ومشائخ سلف صالحین کے آ داب میں

میں چاہتا ہوں کہ اس باب میں خوب تفصیل کے ساتھ کلام کروں کیونکہ اس زمانہ میں جو ہر برائی کٹ کو کھو لنے والا اور ہر بھلائی کوختم کرنے والا ہے دعوی (مشخت) کرنے والوں کی کثرت ہے اپس ہر شخص جس کو اس کے شخ نے تلقین ذکر کی اجازت دیدی ہو یا بدون اجازت دیئے مرگیا ہواوراس نے اپنی خلوت (گاہ) میں کسی ہا تف (کی زبان) سے خواہ وہ فرشتہ ہویا جن اپنے لئے (تلقین ذکر کی) اجازت میں کی ہواس سے وہ تیگمان کر لیتا ہے کہ میں ولی اللہ (اور خدا کا دوست اور محبوب) ہوں۔

چنانچہ میں نے بعض لوگوں سے ایسے دعوے سنے ہیں اور (ان کا بیگان)
عوام کے اعتقاد اور بکثرت اتباع کرنے سے اور پختہ ہوجا تا ہے حالانکہ عوام اس
طریق کی حقیقت کو کچھ بھی نہیں سجھتے (پس ان کے معتقد ہوجانے سے اپنے کو دل
سمجھ لینا سخت حماقت ہے ) تو اب بیہ مشائخ خود بھی گمراہ ہوئے اور دوسروں کو
بھی گمراہ کرنے لگے۔

ا اس کتاب میں یہی وہ باب ہے جواس کتاب کی ورح رواں ہے اور حضرت تھیم الامت کواس کے ترجمہ کا اشتیاق اس کی ورج مرا اشتیاق اس باب کے ترجمہ کی نوبت آگئ، ناظرین اس کو غور سے ملاحظہ فریا کی اور دیکھیں کہ مشائخ سلف کا کیا طرز تھا اور آج کل اس شان کے مشائخ کون میں۔ ۱ امتر جم

ت کینی بیز مانه شر کامبد اُاور خیر کامنتهی ہے ۱۲ مترجم

بنجابصاحب نظر ع گوہرخودرا عیسی نتوان گشت بتصدیق خیرے چندا

کیونکہ درجہ ولایت بڑا درجہ ہے حتی کہ من جملہ اس کی علامات کے ایک علامت ہے ایک علامات کے ایک علامت ہے ہے۔ اس کی ولایت کوآسان والے اور زمین والے اور حیوانات ونباتات سب پہچانتے ہوں اور اس سے تمام مخلوق کو محبت ہو بوجہ اس کے کہ حق تعالیٰ کواس سے محبت ہے بجزان لوگوں کے جن کو جن وانسان میں سے حق تعالیٰ اس کی محبت سے محروم کردیں۔

بعض عارفین رضی الله عنهم فرماتے ہیں کہ میں اور میرے بعض دوست کوہ قاف میں چل رہے تھے پھرتو ہم اس سانپ پر گذرے جو بحرمحیط کوا حاطہ کئے ہوئے ہے ہم نے اس کوسلام کیااس نے ہمارے سلام کا جواب دیا پھر کہا کہ ابو مدین شعیب مع اپنے متعلقین کے کیسے ہیں؟ اوروہ اس وقت موضع بجایہ میں تھے ملک مغرب میں ہم نے کہا کہ ان کو ہم نے خیر عافیت کے ساتھ چھوڑا ہے اور تم کوان کی کس نے خبر دی؟ اس پراس نے تجب کیا اور کہا! کیاروئے زمین پرکوئی بھی ان سے ناوا قف ہے؟ بخدا میوہ شخص ہے جس کوئی تعالی نے اپناولی (اور محبوب) بنایا ہے اور اس کی محبت کوئمام مخلوق کے قلوب میں ڈال دیا ہے خواہ وہ بولنے والی مخلوق ہو (جیسے حیوانات) یا خاموش ہو (جیسے جیادات و نباتات)۔

(عزیزمن!) پستم ولی کے مرتبہ میں غور کرواور رہے آج کل کے مدعی تو (ان کی بیرحالت ہے کہ )اگرتم اس کے گدھے سے جس پروہ (روزانہ) سوار ہوتا ہے اس کی ولایت کا حال دریافت کر وتو وہ بھی اس سے ناواقف ہوگا۔ پھر دیگر وحوش اور مجھلیوں اور چیونٹیوں وغیرہ کا تو کیا ذکر ( یعنی وہ تو اس کی ولایت کوکیا ہی جانیں گے جب کہ ہروقت کا یاس رہنے والا جانور بھی نہیں جانتا) اس کوخوب سمجھلو۔

اورہم نے ایک کتاب تالیف کی تھی جس میں وہ تمام منزلیں مجموعی طور پر بیان کی ہیں جن کو اولیاء طے کرتے اوران کے علوم ان پر فائض ہوتے ہیں جوشار میں دو لاکھ اڑتا کیس ہزار منزلیں ہیں اور اس کتاب میں ہم نے ایک سوچودہ منزلیں قرآن عزیز کی سورتوں کی شار کے موافق (مفصلا) بیان کی ہیں اور ہر منزل میں قدر سے ان کے علوم کا بھی ذکر کیا ہے اس خیال سے کہ مبادا کوئی شخص ان منازل اور ان کے علوم کا انکار ہی نہ کرنے گئے ، کیوں کہ آج کل کے اکثر ورویشوں (کوان کی ہوا بھی نہیں گی اور ان کی کہ دلوں میں ان کا خطرہ بھی نہیں گذرا ہوگا۔ (اور اس حالت میں ظاہر ہے کہ وہ بجرا نکار کے اور کیا کر سکتے ہیں جی تعالی فرماتے ہیں "بل کذبو بما لم یحیطوا بعد ممہ و لما یا تھم تاویلہ سل بلکہ وہ لوگ اس چیز کی تکذیب کرنے گے جس کا احاطہ ان کے علم نے نہیں کیا اور ہنوز اس کی تاویل وتفسیر بھی ان کے سامنے نہیں آئی ) اور ارشاد فرمایا ہے "واذلم یہ تدو اب فسی قولون ھذا افا فقدیم "ف (اور جب ارشاد فرمایا ہے "واذلم یہ تدو اب فسی قولون ھذا افا فقدیم "ف (اور جب انہوں نے اس کا رستہ نہ پایا تو عقریب کہیں گے کہ بیتو پر انی گھڑت ہے )۔

اور مجھ کوئ تعالی ہے امید ہے کہ اس زمانہ کے درویشوں میں سے جو کوئی
اس کتاب کا مطالعہ کرے گاوہ یقین کے ساتھ جان لے گا کہ اس نے طریق ولایت کی
بوبھی نہیں سوٹھی، اس کا حاصل ہونا تو بہت دور ہے کیونکہ وہ اپنے کواولیاء کے علوم کے
نام جانے سے بھی کورا پائے گا چہ جائے کہ ان کی حقیقت کا احاطہ کر سکے، کیونکہ ان میں
سے ہر علم ایسا ہے جس کی گہرائی ادراک میں نہیں آسکتی نہ وہ کتا بوں میں لکھے جاسکتے ہیں
کہ ان کا مطالعہ کر کے تقریر و گفتگو سے ان کو بیان کر ذیا جائے اس لئے سید الطا کفہ ابو
القاسم حضرت جنیدر حمہ اللہ کا ارشاد ہے کہ ہمار بے زدیک کوئی شخص مردان طریق کے
رتبہ کواس وقت تک نہیں پہنچتا جب تک ہزار صدیق علاء ظاہر میں سے اس کے زندیق
ہونے کی شہادت نہ دیں اوراس کی وجہ یہ ہے کہ ان لوگوں کے احوال قتل وعقل دونوں
سے بالاتر ہیں 'و فوق کل ذی علم علیہ ''سٹر (اور ہرذی علم کے اویر کوئی اس سے

لے یونس:۳۹

ل احقاف: ۱۱

۳ يوسف: ٧٦

مجھی زیادہ جاننے والاہے)۔

اورناقصین میں سے جوکوئی ان علوم کے جاننے کا دعوی کرے گا عارفین اس کو حجمٹلا دیں گے اورامتحان کے وقت وہ رسوا ہوجائے گا"ویوم المقیامة تری الذین کے ذبوا علی الله و حو ههم مسودة "لے (اور قیامت کے دن تم ان لوگول کو جنہول نے خدا پر جھوٹ بولا ہوگا سیاہ رود کھوگے۔

اورخدااں شخف پررم کرے جس نے اپنے رتبہ کو پہچان لیا اور جھوٹے دعووں سے بچار ہا جو خدا کے غضب وغصہ کا سبب ہیں اور اپنے مرنے کے بعد مرید وں کو بھی اسباب مشخت بعنی مدفن اور تا بوت اور چا در (چڑھانے وغیرہ) سے راحت دے گیا جب تم نے بیربات جان کی تو (ابسنو) کہ:

## طریق میں داخل ہونے سے پہلے علم شریعت سے

#### خوب وا تفیت حاصل کرے

(۱) درویش کی ایک شان یہ ہے کہ وہ طریق میں اس وقت تک داخل نہ ہو جب تک علم شریعت اور حدیث سے خوب واقف نہ ہوجائے ورنداس پر زندیق اور مبتدع ہونے کا اندیشہ ہے کیونکہ سالک پر بعض امور ایسے منکشف ہوتے ہیں جو (بظاہر) شریعت پر منظبی نہیں ہو سکتے من جملہ ان کے بیہ ہے "لا فاعل الا الله و لا ملك الا الله و لامو حدود الا الله " (یعنی خدا کے سوافاعل کوئی نہیں اور اس کے سواما لک بھی کی چیز کا کوئی نہیں اور خدا کے سواموجود بھی کوئی نہیں ) اور بیابات اگر چہ تجی ہے لیکن جواحکام مامور بہاہیں وہ اس شخص پر بھی متوجہ ہیں جویوں کہتا ہے " ہے و الآمر نفسه بنفسه " (کہ خدا تعالی خود بی آمر ہے اور خود بی مامور ہے) وغیرہ وغیرہ و نیرہ و نیرہ وزن کی سائر اس شخص کے یاس شرعی میزان ہوگی تو وہ ان کشفیات کواس میں وزن

کرلے گا اور سمجھ لے گا کہ اللہ تعالیٰ ہی کے لئے جمت کا ملہ ہے ( یعنی باوجو یکہ اس کے سوانہ کوئی موجود ہے نہ فاعل نہ مالک مگر پھر بھی ان احکام میں وہ حق بجانب ہے اور بندہ سے ان کی خلاف ورزی پرمواخذہ کرسکتا ہے ۱۲ مترجم )۔

جبتم نے اس کو جان لیا تو اب سمجھ گئے ہوگے کہ بیر راستہ بڑا خطر ناک وہولناک ہے جس میں بہت سے گڈھے اور دلدل اور سانپ بچھو وغیرہ ہیں کیونکہ بید ایک مجہول راستہ ہے جس کے چلنے والے کو کچھ خبر نہیں ہوتی کہ آگے کیا کیا خطرے ہیں اور نہ بیمعلوم ہے کہ وہ کہال ختم ہوتا ہے اس لئے ایک رہنما کی اس کو ضرورت ہے جس کی رہنمائی سے اس راستہ کو طے کرے اور وہ (رہنما) شریعت کا نور ہے مع نو ربصیرت کی رہنمائی خرات ہیں "نور علی نور" (ایک نور پردوسرانورہے) لیس اگر کسی کے حق تعالیٰ فرماتے ہیں "نور علی نور اسیرت) تواس کی روشیٰ ظاہر نہ ہوگی (بلکہ اس بیس صرف ایک ہی نور ہو (یعنی نور اسیرت) تواس کی روشیٰ ظاہر نہ ہوگی (بلکہ اس تاریک راستہ میں ایک دوسر نورکی بھی ضرورت ہے جو کہ شریعت کا نورہے) خوب سمجھ لو۔

طریق میں داخل ہونے سے پہلے اہل سنت کے عقا کد ضرور پڑھ لے (۲) اور درویش کی ایک شان ہے ہے کہ طریق میں داخل ہونے سے پہلے

(۱) اور درویس کی ایک سمان سے ہے کہ سریں کا اعتقادان اوہام سے پاک ہوجائے جن میں اکثر لوگ مبتلا ہیں جیسے تھا کہ اس کا اعتقادان اوہام سے پاک ہوجائے جن میں اکثر لوگ مبتلا ہیں جیسے حق تعالی کے لئے صورت جسمیہ مانا (تسعباللی عسن ذلک عبلوا تحبیر ا) یا اعتقاد رکھنا کہتی تعالی عرش کے اوپر ہیں تو جو تحض اس کا مطلب سے بحصتا ہے کہ حق تعالی عرش پر بیٹھے ہیں وہ بت پرست ہے کیونکہ خدا وند تعالی اس سے بلند و برتر ہے ( کہ کوئی شے اس کے لئے مکان ہے اس لئے کہ مکان کا مکین کے برابر یا اس سے زائد کوئی چیز نہیں ۔وہ کے برابر یا اس سے زائد کوئی چیز نہیں ۔وہ غیر محدود ہے ۔اور تمام اشیاء محدود ہیں ۔دوسرے اگر اس کے لئے مکان ہوا تو وہ مکان کا مکان ہوا تو وہ مکان کا مکان ہوا تو وہ مکان کا محتاج ہوگا۔ اور خدا احتیاج سے بری ہے )۔

اور (اگرتم بیکہوکہ پھر استوی عبلنی البعرش کے کیامعنی ہیں؟ تو)تم اس

بات میں غور کرو جو میں کہتا ہوں اس سے تمہارا شبہ دور ہوجائے گا۔وہ یہ کہتم کو معلوم ہے کہ خدا تعالیٰ کا کلام قدیم ہے اور حق تعالیٰ نے عرش کے پیدا کرنے سے پہلے "المرحمن علی العرش استوی "لخر مایا ہے جب یہ بات ہے تو (بتلا و کہ) اب استوی کا کیا مطلب ہوگا اور (اگر استوی کے معنی بیٹنے کے ہیں تو) عرش کے پیدا کرنے سے پہلے وہ کس چیز پر (بیٹھا) تھا۔ پس جو (معنی استواء کے) تم عرش کے پیدا ہونے سے پہلے کہو گے وہی معنی اس کے پیدا ہونے کے بعد بھی ہیں۔ (اور ظاہر ہے کہ جس وقت عرش وغیرہ کچھ نہ تھا اس وقت جلوس مصور نہیں ہوسکتا۔ حالا نکہ استواء اس وقت بھی تھا کیونکہ کلام الہی قدیم ہے اور اس کی صفات بھی قدیم ہیں اور استواء بھی اس کی ایک صفت ہے تو اس کے معنی ایسے ہونے چا ہئیں جو قدیم ہو کیس اور جلوس قدیم نہیں ہوسکتا کہ استواء کے کہ محنی کے دو موقوف ہے وجود عرش پر اور وجود عرش حادث ہے تو ثابت ہوگیا کہ استواء کے معنی پھولیا کہ استواء کے معنی پھولوں کے معنی نہیں ہا)

ای طرح حدیث علی نینزل ربنا ( که تن تعالی آسان دنیا کی طرف نزول فر ماتے ہیں ) اور '' حاء ربك و الملائكة صفا صفا' <sup>مین</sup> که تعالیٰ

ل طه: ه

ع عرش کا ذکر بطور تمثیل کے ہے کیونکہ مجسمہ ای کوخدا کا مکان کہتے ہیں۔ور نہ جلوں کے لئے مطلق مکان کی ضرورت ہے ۔خواہ عرش ہویا کچھاور مکان سب کے سب حادث ہیں کوئی قدیم نہیں۔۱۲ مترجم

سے علامہ کی تقریرے یہ بات تو بخو بی واضح ہوگئی کہ استواء ہے مراد جلوس اور نزول ہے مراد انتقال مکانی خبیں ہوسکتار ہا یہ کہ پھر مراد کیا ہے؟ اس میں سلف کا ند جب تو سکوت ہے، اور یہی اسلم ہے۔ اور عالبا اس لئے علامہ نے اس سے تعرض نہیں کیا مگر متا خرین نے مناسب معنی بیان کرد یے جیں تا کہ ناقص الفہم لوگوں کی قدر تے لی ہوجائے۔

ای بناء پر حضرت تھیم الاً مت نے استوی علی العوش کی تغییر میں ایک لطیف بات بیان فر مائی ہے۔ وہ یہ کہ استوی علی العرش کے معنی تدبیر وتصرف کے جیں اور بیدا یک محاورہ ہے جیسا کہ فاری میں تحت

آئیں گے اور فرشتے بھی صف باندھے ہوئے آئیں گے ) اور ان کے مثل جواور باتیں ہیں اس کواسی طریق پر سمجھ لو۔

غرض جوش تمام عالم سے نظرا ٹھاسکتا ہے۔اس کوان باتوں کا سمجھنا آسان ہے، کیونکہ ق تعالیٰ تمام اشیاء سے پہلے موجود تھے۔اوراس طرح موجود تھے کہ نہاس وقت آسان تھا نہ عالم کی کوئی چیزتھی تو کیا وہ اس وقت ایک جگہ سے دوسری جگہ کی طرف نزول کے ساتھ موصوف ہو سکتے تھے (ہرگز نہیں کیونکہ وجود عالم سے پہلے کوئی جگہ ہی نہ تھی ) صحیح بات اس باب میں میہ ہے کہ (حق تعالی سے )جسمیت کی نفی کی جائے، چنا نچہ حقیقت بھی اس کے موافق ہے (ورنہ بہت می اشیاء کوخدا کے ساتھ قدیم اور خدا تعالیٰ کوان کی طرف مختاج ماننا پڑے گا، حالانکہ بجز ذات خداوندی کے اور کوئی قدیم نہیں ،اور نہ وہ کی کامتاج ہے۔)

**(بقیہ حاشیہ صفحہ گزشتہ)**نشین ہونا ای معنی میں بولا جاتا ہے ۔کہاجا تا ہے آج کل فلال شخص تخت نشین ہے۔مطلب بیہے کہ زیام سلطنت اس کے ہاتھ میں ہے گووہ اس وقت تخت پر ند بیٹھا ہو۔

ای طرح یہاں سمجھو کمرش تعالی آسان وزمین کو بیدا کر کے تخت سلطنت پر رونق افروز ہوئے لینی تصرف و تدبیر کرنے لگے میں مطلب نہیں تچ کچ تخت پر ہیٹھے۔اوراس کی تائیداس سے ہوتی ہے کہ قرآن میں ایک جگہ استوی علی العرش کے ساتھ'' میربرالا م'' بھی فرمایا ہے اس سے عطف کے طور پر واضح ہوگیا کہ استوی علی العرش سے تدبیر وتصرف امور سلطنت مراد ہے نہ کہ حقیق جلوس۔

اور حدیث' یزن رینا'' کی تاویل میہ کمتن تعالی عالم ناسوت پر توجه فرماتے ہیں اس توجہ کو خول سے تعییر فرما دیا ۔ اور اس کے مقابل توجہ خداوندی جو اپنی ذات وصفات کی طرف ہواس کو عروج کہا جا تا ہے۔ اور عالبا بھی ماخذ ہے صوفیہ کی اصطلاح عروج ونزول کا کہ وہ ذات وصفات ہی کی طرف ہمد تن متوجہ ہونے کو عروج کہتے ہیں۔ واللہ اعلم ۔ اور حق تعالیٰ کا آنا ہمی جی جی وقوجہ فرمانے کے ساتھ موول ہے۔ ۱۲ مترجم

#### سالک اولیاء کاملین کے کلام ہی کامطالعہ کیا کرے

(۳) اور درویش کی ایک شان میہ کہ جب تک وہ تقلید کے دائرہ میں رہے اس وقت تک قوم کے کلام کا مطالعہ نہ کرے۔ بجز اولیاء کا ملین کے کلام کے۔ جن کی شان میہ ہے کہ ان کے ظاہر کو تو باطن ر دنہیں کرتا۔ اور نہ باطن کو ظاہر تو ڑتا ہے بعنی دلائل سنت (اور ظاہر شریعت ان کے باطن کے خلاف نہیں ہوتا) رہے وہ مغلوب الحال اولیاء جو (ہنوز) درجہ کمال کو نہیں پہنچ تو ان کے کلام میں (ناقص کو) نظر نہ کرنا چاہئے۔ کیونکہ ان میں ہر شخص اپنے ذوق سے کلام کرتا ہے۔ (جس کے بیجھنے کے لئے اس ذوق کی ضرورت ہے)۔

اور درولیش کا اتن بات جان لینا که فلال شخص کو بیذ وق حاصل تھا یا وہ ذوق حاصل تھا بچھ مفید نہیں ۔ بلکہ بعض دفعہ اس بات کے جانئے سے اس کو اس حال کی خواہش پیدا ہوجاتی ہے (اور وہ بیتمنا کرنے لگتا ہے کہ کاش مجھے بھی بیرحال نصیب ہوتا) اوراس میں حق تعالیٰ کے ساتھ (بےادبی) اور قلت ادب ہوجاتی ہے (کیونکہ دورویش کا دب بیہ ہے کہ سالک اپنے لئے کوئی حالت تجویز نہ کرے ۔اور بجز رضائے محبوب کے کسی چیز کا طالب نہ ہو۔ فقال العارف الشیر ازیؒ

فراق ووصل چه باشدرضائے دوست طلب کہ حیف باشداز وغیرا وتمنائے ۔ بخلاف اولیاء کاملین کے کلام کے (کہ اس کے مطالعہ میں بیاندیشہ نہیں) کیونکہ (وہ محض اپنے ذوق اور حال کو بیان نہیں کیا کرتے ، بلکہ مقاصد یاا عمال کو بیان کرتے ہیں تو)ان کا کلام اپنی وسعت کی وجہ سے سرایا ادب ہی ہوتا ہے۔ حق تعالیٰ کے ساتھ بھی اور مخلوق کے ساتھ بھی ۔اس کوخوب سمجھلو، (اور ہمیشہ کاملین کے کلام کا مطالعہ کیا کرو، مغلوب الحال لوگوں کے کلام میں نظر نہ کرو)۔

ا ترجمه پهلے گزرچکا ہے۔

### اینے نفس سے مخلوق کے حقوق کا مطالبہ کرے

(۳) اور درویش کی ایک شان پیہ ہے کہ اپ نفس سے تو مخلوق کے حقوق کا مطالبہ کرے (اوران کے ادا کرنے کی کوشش کرے) اور مخلوق سے اپ حقوق کا کامطالبہ نہ کرے (نہ اس کی خواہش کرے کہ لوگ اس کے حقوق ادا کریں) پس اس کے مریدوں میں سے اگر کوئی شخص اس کی مجلس میں آنا کم کردے ۔ اور پاس آنا اور بار بار آمدو رفت کرنا چھوڑ دی تو اس سے مکدر نہ ہو، کیونکہ دو حال سے خالی نہیں ۔ یا تو اس شخ کی صحبت مریدوں کے لئے مفید تھی تو انہوں نے خود ہی اپنے کو خیر (وبرکت) سے محروم کیا۔

یا مصرتھی تو اچھا ہوا وہ اس ضرر سے بی گئے ۔ (تو پھرشنے ان سے کیوں مکدر ہوتا ہے اس کا انہوں نے کیا نقصان کیا)۔

اوربعض کم کابر(کی بابت جومنقول ہے کہ انہوں)نے ایسے لوگوں سے تکدر (ظاہر) کیا جنہوں نے ان کی (صحبت) خیر وبرکت کو چھوڑ دیا تھا تو ان کا تکدرمحض اس وجہ سے تھا کہ اس خیر وبرکت کے چھوڑ نے سے وہ مرید پریشانیوں میں مبتلا ہو گیا تھا اس کی ذات سے تکدر نہ تھا۔

ا حفزت کیم الامت دام مجر ہم بعض دفعہ اپنے کسی مرید کوعدم منا سبت وغیرہ کی وجہ سے سلسلہ سے علیحدہ کرتے ہیں ۔ تواس سے فرماد سے ہیں کہ اگرتم کسی دوسر سے ہزرگ متبع سنت سے بیعت ہو جاؤگے تو میرا تکدر رائل ہو جائے گا اور جوتم کسی سے بھی بیعت نہ ہوئے تواس وقت مجھے تکدر رہے گا ، اوراس کی وجہ بی فرماتے ہیں کہ جب بیشخص کسی ہزرگ سے بیعت ہو جائے گا تو میں سمجھوں گا کہ بیداستہ پرچل رہا ہے ۔ میرے ذرایعہ سے نہیں کسی دوسر سے بھی تعلق پیدا نہ کیا تواس وقت مجھوں گا کہ بیداستہ پرچل رہا ہے ۔ میرے ذرایعہ وقت مجھوں کا کہ بیداستہ پرچل رہا ہے۔ میرانہ کیا تواس

اور فرمائے ہیں کہ یہ بات لوگوں کی مجھ میں نہیں آتی کہ دوسرے بزرگ ہے بیعت ہوجانا زوال تکدر کا سبب ہو جائے گا ، کیونکہ آج کل توعام طور پر یہ بات زیادہ تکدر کا سبب ہے کہ تم سے علیحدہ ہو کر دوسرے سے وابستہ ہوگیا مگرفتم کھا کر فرماتے ہیں کہ مجھے تو بین کرخوثی ہوتی ہے کہ دوسرے سے متعلق ہوگیا بشرطیکہ دہ شخص سنت ہو،مبتدع نہ ہو۔۱۲ مترجم (خلاصہ بیکہ وہ حضرات محض شفقت کی وجہ سے رنجیدہ ہوتے تھے۔ کہ افسوس بیمرید راستہ طے کرتا تھا بیچھے ہٹ گیا ہاتی اس کے علیحدہ ہو جانے سے ان کو کو ئی بغض وعنا داسکی ذات سے پیدا نہ ہوتا تھا ۱۲)۔

#### تسینٹی عادت کے ساتھ ممتاز بن کر نہ رہے

(۵) اور درولیش کی بیبھی شان ہونی چاہیے کہ ذلیل ہو (کررہے) اور دوسرے سے کسی نگی عادت (وطرز) کے ساتھ ممتازین کر خدرہے جس سے اس کی شہرت ہوالبتہ اگر (کسی عادت میں) مغلوب ہو (تو مضا کقہ نہیں) اور (درولیش کی علامت بیبھی ہے کہ ) اپنے کو تمام مسلمانوں سے علی الاطلاق کمتر سمجھے اور کسی کو اپنے ہاتھ نہ چومنے وے نہ کسی سے اس فعل کو گوارا کرے ، اور نہ کسی کو اپنے سامنے سر جھکا کر بیٹھنے دے کیونکہ بیتو سلاطین کے طریقے ہیں ۔ غلاموں کی بیشان نہیں ہوتی (اور درولیش کو غلامانہ زندگی بسر کرنا چاہئے )۔

پس اگر (کسی وقت) ان با توں کی اجازت ہی دینا پڑی تواس حالت میں کواپنے ہاتھ پیروغیرہ چو منے کی اجازت دے کہ خوداس کواپنے سے افضل سمجھتا ہو کیونکہ بعض درویشوں کو بکٹرت یہ بات پیش آتی ہے کہ وہ اپنے کو تمام مخلوق سے حقیر تر سمجھتے ہیں اس کے سوا کچھ نہیں سمجھتے (کسی پر اپنی فضیلت کا ان کو وہم بھی نہیں ہوتا) اور اپنے مریدوں کی دست بوی کو وہ یہ سمجھتے ہیں کہ بیان کی غایت تواضع ہے (کہ ہم جسے نالائق کے ہاتھ چو متے ہیں ) اور اگر مخلوق میں ان کو اپنے سے کمتر کوئی نظر آتا تو اپنے مریدوں کو اس کے سامنے تواضع کرنے کا حکم کرتے تا کہ ان کو اخلاق حمیدہ حاصل ہوں، مگر چونکہ اپنے سے کمتر کوئی نظر نہیں آتا اس لئے وہ ان کی تربیت کے خیال سے اپنی دست ہوی کوگوار اکر لیتے ہیں)۔

توان څخص کو ( مریدوں کی ) دست بوسی وغیرہ کچھ ضررنہیں دیتی جب تک کہ

وہ ایساہی رہے اور سچے آدمی کی علامات چھی نہیں رہا کرتیں جن میں سے ایک علامت تو ہے کہ (سچا آدمی) ایک حالت پر قائم نہیں رہا کرتا ، پس بھی تو (وہ دست بوسی وغیرہ سے ) منع کردیتا ہے۔ اور بھی اجازت دے دیتا ہے۔ یعنی وہ نفس کے خمود اور بیجان کے موافق عمل کرتا ہے (اگر نفس میں افسر دگی اور خمود وفنا کا غلبہ ہوتا ہے تو تقبیل بدکی اجازت دے دیتا ہے ، کیونکہ اس حالت میں کسی کے ہاتھ چو منے سے اس کو اپنفس پراصلا النفات نہیں ہوتا ، اور جس وقت نفس میں بیجان ہوتا ہے اس وقت ان باتوں سے منع کردیتا ہے ، کہ اس وقت تقبیل بدوغیرہ سے اعجاب و کبر کا اندیشہ ہے تا )

اور (پیخوب) جان لو کہ اگر دست بوی وغیرہ ایک نظام خاص کے ساتھ ہونے لگے اور مریدوں پر اپنی وقعت قائم ہونے کا خیال پیدا ہونے لگے اس وقت ان باتوں سے قطعامنع کردینادرولیش پر واجب ہے۔ اور اگر وہ اپنی نفس کو مریدوں سے افضل نہیں سجھتا تو اس کی کیا وجہ ہے کہ بیان کے ہاتھ بھی نہیں چومتا جیسا کہ وہ چومتے ہیں۔ اور یہ بات اہل بصیرت پر مخفی نہیں رہتی (کہ مریدوں کے ہاتھ نہ چومنے کا منشاء بیں۔ اور یہ بات اہل بصیرت پر مخفی نہیں رہتی (کہ مریدوں کے ہاتھ نہ چومنے کا منشاء اسپنے کوان سے بڑا سجھنا ہے یاان کو کبر سے بچانا ہے اا)۔

اور جب نفس اس خاص نظام کے ساتھ اپن تعظیم کا خوگر، اور اپنے پاس لوگوں
کی آمد ہے مانوس ہوجا تا ہے، اور ان کو یہ کہتے ہوئے سنتا ہے کہ ہم حضرت سیدی الشیخ
فلال کی خدمت میں جارہے ہیں تو اس سے نفس میں تکبر اور سرکٹی بڑھ جاتی ہے پھران
با توں کا چھوٹنا اس کوگرال گزرتا ہے۔ جب کہ آ دمی اس کے پاس آ نا جانا کم کردیں
یا ہاتھ ہیر وغیرہ نہ چومیں یا اس کی مجلس سے غائب ہونے لگیں، یا اس کی آتھوں میں
آئکھیں ڈالنے لگیں، اور خدمت و مگہداشت میں کوتا ہی کرنے لگیں تو اس وقت نفس
سرکش اپنے فریب خوردہ رفیق کے دل میں خفیہ خفیہ ریشہ دوانی کرتا ہے اور کہتا ہے کہ تجھ
کوان لوگوں کے سامنے اوب کے متعلق حکایتیں بیان کرنا چاہئیں شاید حق تعالیٰ تیری
اس مصیبت کو کچھ کم کردیں اور بیدلوگ تیرے ساتھ ادب سے پیش آ نے لگیں، (پھروہ اس مصیبت کو کچھ کم کردیں اور بیدلوگ تیرے ساتھ ادب سے پیش آ نے لگیں، (پھروہ

الیی الیی حکایتیں بیان کرنا شروع کرتا ہے اور مریدوں پریہی ظاہر کرتاہے کہ مجھ کو مخلوق کے متوجہ ہونے پااعراض کرنے کی ذرا پر واہ نہیں مگراندرسے اس کا دل مریدوں کے بے اعتنائی اورمخلوق کی بے تو جہی ہے بھٹا جا تا ہے لیکن صراحةً ان کوادب کا حکم اس لئے نہیں کرسکتا کہالیی درخواست کرنے سے وہ ان کی نظروں میں حقیر ہوجائے گا اس لئے تم اس کود کیھو گئے کہ وہ مریدوں کے سامنے ادب کے متعلق حکایتیں بیان کرتار ہتا ہے جس سے مقصود صرف بیہ ہوتا ہے کہ لوگ میرا ادب کریں گوکسی دوسرے کا ادب کم کریں ، (یابالکل نہ کریں )اس کی اسے پر وانہیں ہوتی ، بلکہ بعض دفعہ اپنے ہم عصروں کی تحقیر سے دل میں خوش ہوتا ہے تا کہ مخلوق میں صرف یہی تنہا قابل تعظیم رہ جائے۔ پس وہ مریدوں سے کہتا ہے کہ سیدنا رسول اللہ ﷺ کے صحابہ آپ کے سامنے ادب وحیاء کی وجہ سے ایسے خاموش بیٹھا کرتے تھے کہ گویاان کے سریر پرندہ بیٹھا ہوا ہے ،ایسے ہی فلاں بزرگ کے مریدوں کی بیرحالت تھی اور فلاں بزرگ کے معتقدوں کی بیشان تھی ، وغیروغیرہ ،حالانکہاس درولیش کواس ذات سے کیا نسبت جو ( گناہوں سے )معصوم یامحفوظ ہے اور جوشخص اپنے نفس کا غلام اور نفسانی لذتوں میں منتغرق اورایے افعال میں بندگی کے دائر ہ سے خارج ہے اس کوان حضرات سے کیا نسبت جواغیار کی قید سے خلاصی پاچکے ہیں پس اس (قتم کی تعظیم وغیرہ) کے دروازہ کو بند کر دینا اس سے بہتر ہے کہاس درواز ہے کو کھول کر اس کے خطرات میں داخل ہو، کیونکہاس میں ہلاکت ہی زیادہ ہے(سلامتی کم ہے)۔

پس اگر کوئی درولیش یہ دعوی کرے کہ میں اپنے مریدوں کو اپنے ہاتھ پیر چومنے کی اجازت اس لئے دیتا ہوں تا کہ وہ ادب وتواضع اور نفس کا پامال کرنا سیکھیں تواس کواس معاملہ میں صدق کی رعایت کرنا چاہئے (اگر واقعی دل میں یہی بات ہوا ور اپنی تعظیم کا وسوسہ بھی نہ ہوتو مضا نقہ نہیں ورنہ اس سے دور رہنا ہی بہتر ہے )اور مریدوں کی تواضع وذلت نفس کا امتحان تو اس طرح بھی ہوسکتا ہے کہ ان کو اپنے بھائیوں اور برابر کے آدمیوں کے ہاتھ پیر چو منے کا حکم کیا جائے جوان کی نظر میں شخ سے زیادہ حقیر ہیں کیونکہ غالب حالت سے ہے کہ جولوگ شخ کے ہاتھ چو متے ہیں وہ محض شخ کی تعظیم کے لئے ایسا کرتے ہیں (اپنے اندرتواضع پیدا کرنے کے لئے شخ کے ہاتھ نہیں وقت کا سبب سجھتے ہیں تواس میں مرید کو چو متے ) بلکہ اس کو تو وہ اپنے لئے شرف اور رفعت کا سبب سجھتے ہیں تواس میں مرید کو تواضع اور ذلت نفس کیونکر حاصل ہو سکتی ہے اس کو (خوب ) سمجھ جاؤ۔ اور اپنے نفس کو تمام افعال واحوال میں مہم مجھو، اور جان لو کہ حق تعالی تمہاری تاک میں ہیں (وہ جھوٹ اور پیچ کو خوب جانتے ہیں ) اور خداتم کو ہدایت کرے اور وہی اپنے نیک بندوں کا مددگار ہے۔

### ہر شخص سے اس کے درجہ کے موافق برتا ؤ کرے

 سمجھنا شاگردی کی (پہلی ) شرط ہے جس نے شنخ کے کلام کونہ سمجھاوہ شاگر دبننے کے لائق نہیں ۔اس کوخوب سمجھلو،اورخداتم کو ہدایت کر ہےاور وہی نیک بندوں کا مد دگار ہے۔

#### سالک تمام مخلوق کی اذبت کو برداشت کرے

ک) اور درولیش کی بیر بھی شان ہوتی ہے کہ وہ تمام مخلوق کی اذیت کو برداشت کرتا ہے۔اوراس کواپنے او پرخدا کی رحمت ونعت سجھتا ہے تا کہ خدا کے سواکسی کی طرف اس کا میلان نہ ہو۔خصوصا ابتدائی حالت میں۔

اورسیدی ابوالحن شاذگ کا ارشاد ہے کہ حق تعالی کی انبیاء علیم السلام اورائی برگزیدہ بندوں کے ساتھ بیعادت جاری ہے کہ ابتدامیں ان پر تکالیف کو مسلط کرتے ہیں پھراخیر میں غلبہ انہیں کو ہوتا ہے جنا نچہ حضرت نوح علیہ السلام وحضرت موسی علیہ السلام وحضرت یوسف علیہ السلام اور سیدنا محمصلی اللہ علیہ وسلم کو اپنی اپنی قوم کے ساتھ بھی قصہ پیش آیا۔ حضرت نوح علیہ السلام نے (لوگوں کی ایذ آپر) صبر کیا۔ یہاں تک کہ حق تعالی نے ان کی قوم کو (طوفان عظیم سے ) غرق کر دیا۔ حضرت موسی علیہ السلام نے بھی ابتداء میں فرعون کی ایذ آپر صبر کیا تو حق تعالی نے فرعون کو اس کے لشکر سمیت غرق کر دیا۔ حضرت یوسف علیہ السلام نے (بھائیوں کی بیعنوانیوں پر) صبر کیا تو وہ عزیز مصر بنے۔ اور ان کی طرف ان کے بھائی مختاج بن کر آئے۔ اور دوسرے لوگ تو وہ عزیز مصر بنے۔ اور ان کی طرف ان کے بھائی مختاج بن کر آئے۔ اور دوسرے لوگ بھی ۔ اسی طرح ہمارے نبی کریم سیدنا محمد ہنے کو جب آپ کی قوم نے (بہت ستایا حتی کہ ) مکہ سے نکال دیا (اور آپ نے سب باتوں پرصبر کیا) تو حق تعالی نے شمشیر بکف فاتھا نہ طور پر مکہ میں آپ کو داخل کیا۔

ا ادر بیر حضور ﷺ کی رحمت و برکت تھی کہ آپ ﷺ کی قوم پر آسانی سخت عذاب نازل نہیں ہوا، کیونکہ آپ ﷺ کی قوم پر آسانی سخت عذاب نازل نہیں ہوا، کیونکہ آپ ﷺ نے اپنی قوم کے لئے بددعانہیں فرمائی، بلکہ ہمیشہ ان کے لئے دعائے ہدایت فرماتے رہے تن تعالیٰ نے ان کوحضور ﷺ کے ہاتھوں سزا دلوائی کر مجتلف غزوات میں وہ ذلیل وشکست خوردہ ہوکر واپس ہوئے تن کہ ایک دن آپ ﷺ نے مکہ کوتکوار سے فتح فرمالیا ۲ امنہ

اوراس طرح بزرگان سلف رضی اللہ عندا جمعین کے ساتھ معاملہ ہوتا رہالیکن بعض پر عمر مجراذیت باقی رہی ہے۔اور ان کو زند قہ (بددینی) اور کفر وغیرہ ایسے امور سے متہم کیا گیا جو چھی ہوئی باتیں ہیں ، کیونکہ ظاہری گنا ہوں سے تو حضرات صوفیہ اکثر منزہ ہوتے ہیں ،اگر کوئی شخص ان کوظاہری گنا ہوں سے متہم کرنے لگے تو اس کی بات چل نہیں سکتی۔ (نداسے کوئی مان سکتا ہے) اس لئے صوفیہ کو بھی ایسے اتہا مات سے بوری اذیت نہیں بہنے سکتی (کیونکہ جس اتہا م کوسب لوگ غلط سمجھ لیس اس سے کلفت کم ہوا کرتی ہے ) بخلاف چھی ہوئی باتوں کے (جن کا تعلق دل سے ہے جیسے زندقہ وکفروغیرہ کہ اس سے کی کا منزہ ہونا صورت دیکھ کر معلوم نہیں ہوسکتا ) تو جس کوان امور کے ساتھ متہم کردیا جائے اس کی طرف ان کی نبیت اکثر ہمیشہ ہی رہتی ہے اور اس سے ان کو لیوری اذیت پہنچتی ہے جو کہ مقصود (حق ) ہے۔

اوربعض ہزرگوں کی طرف ان کی زندگی کے کسی خاص حصہ میں غلط عقائد کی نسبت رہی جس سے (خدا تعالی کا مقصود) ان کے نفس کی تادیب (وتربیت) تھی۔ تاکہ اسے اپنے ساتھ مخلوق کا زیادہ اعتقاد دیکھ کر مخلوق کی طرف ایسا میلان نہ ہوجائے جس سے اس کی حالت بگڑ جائے ، کیونکہ جب اس کو مخلوق کی طرف میلان ہوگا تو اس کا دل ان کی محبت میں بھنس جائے گا۔

اور حق تعالی بڑے صاحب غیرت ہیں وہ بینہیں چاہتے کہ اپنے بندہ مؤمن کے دل میں اپنے سواکسی اور کی محبت دیکھیں، کیونکہ مؤمن کا دل جلی گاہ حق ہے (اور حق تعالیٰ کواپنی جلی گاہ حق ہے (اور حق تعالیٰ کواپنی جلی کی جگہ میں دوسرے کا ہونا گوارانہیں، کیونکہ وہ شرکت سے نہایت بیزار ہیں ۔ لہٰذا جب سالک کے دل میں غیر حق کی جگہ ہوگی حق تعالیٰ اپنی جلی کو اس سے ہٹالیس گے اور یہی حالت کا بگڑ ناہے اس لئے غیب سے عارف پرمخلوق کی طرف سے قسم مقتم کی ایذ اکیس جیجی جاتی ہیں تا کہ اس کا دل مخلوق سے کھٹا ہوجائے اور کسی طرف خدا کے سوامیلان نہ ہو) چھر بیرحالت بدل جاتی (اوراؤیت ختم ہوجاتی) ہے۔

اور یہاں سے معلوم ہو گیا کہ دوستوں کا وجوداوران کامیل جول دشمن کی ایذ آ سے زیادہ مضر ہے کیونکہ دشمن سے تو ظاہری تکلیف پہو پختی ہے اور دوست سے دل پر مصیبت آتی ہے (کہ دل کو اس سے تعلق ہوتا ہے تو باطنی حالت خراب ہوجاتی ہے اور ظاہر کے نقصان سے باطن کا ضرر اشد ہے ) اور وہ دشمن جوتم کو طریق قرب تک پہنچادے اس دوست سے بہتر ہے جوتم کو اس سے روک دے۔خوب سجھ لو۔

اور خبر داراس تقریر کا مطلب الثانه سمجھنا کہیں تمہارے دل میں تحل ایذا کا خیال اس غرض کے لئے نہ آئے کہ (اب نکلیف کا تحل کرلوں تا کہ اخیر میں میرا ہی غلبہ ہوتو اس وقت مخلوق میں اپنے حال وقال سے تصرف کیا کروں گا (اس نیت سے تحل ایذا کا قصد ہرگزنہ کرنا) کیونکہ بندہ مؤمن کے لئے دنیا میں (شوکت و) دولت کیسی؟ بس میتو کام کرنے کی جگہ اور مشقت ورنج برداشت کرنے کا گھر ہے (مؤمن کی سلطنت یہ تو آخرت میں ہوگی)۔

جب بیہ بات مجھ گئے تو اب تم محض انبیاء مرسلین اور سلف صالحین کی اتباع کے خیال سے خل اذبیت کیا کرنا۔اور جو شخص ایسا ہوگا حق تعالیٰ بدون کسی خاندان واہل عیال (کی اعانت) کے اس کی مدد کریں گے۔یا تو اس کو ایذ اُ کے خمل کی طاقت دیدیں گے کہ اسے کسی بات کی پرواہی نہ ہوگی یا اور کسی صورت سے مدد کریں گے۔

سلطان بایزید بسطائ گئے شہر والے ان کو زندقہ (بددینی) ہے متہم کرتے تھے اور کہا کرتے کہ بیشخص اسلام کو ظاہر کرتا اور کفر کو چھپا تا ہے ( لیمنی ظاہر میں مسلمان اور باطن میں معاذ اللہ کا فر ہے ) اور آپ کی بھی حالت بیتھی کہ ایسے ہی مقامات میں گھہرا کرتے تھے جہاں بدنا می ہو ،اور جس جگہ لوگوں کو ہجوم ہوتا اور کوئی آپ کی حالت کو پہچان لیتا اور تعریف و مدح ہونے لگتی و ہاں سے چل دیا کرتے۔

اورخوب جان لو! کہلوگوں کوتم پر بکثرت انکار کرنا اور دشمنوں کا زیادہ ہونا تمہارے لئے انبیاعلیہم السلام کے ساتھ مشابہت ثابت کرتا ہے کیونکہ حق تعالی فرماتے میں "و کذالك حصلنا بعضكم لبعض فتنة اتصبرون "ملمورتم نے اس طرح تمہارے اندر بعض كوبعض كے لئے امتحان وآز مائش (كاسب) بنايا ہے۔توكياتم صبر كروگے؟

اور پیجی جان لو کہ (ایک طرف ہے ) سب ہی مسلمانوں کا کئی شخص ہے عدوات کرنا بیاس کی شقاوت کی دلیل ہے کیونکہ سب مسلمانوں کے قلوب حق ہی کے موافق عدوات کر سکتے ہیں ( ناحق نہیں کر سکتے ) کیونکہ سب مسلمان گراہی پراتفاق نہیں کر سکتے اور بڑانصاب جماعت کا چارآ دمی ہیں ( تو جس سے چار بھی خوش ہوں وہ یقین کے ساتھ شقی نہیں ممکن ہے حق پر ہو کیونکہ اس کی عداوت پراجماع نہیں ہوا ) اور خوب سمجھلوکہ دنیاا عمال کی جزا ظاہر ہونے کی جگہنہیں، (بلکہ اس کاظہور آخرت میں ہوگا)۔ پس ہرشخص دنیا میںاینے نفس کے ساتھ مشغول ہے ۔اور جن اعمال کا اسے مكلّف كيا كيا ہے ۔ان كى ادا كااس سے مطالبہ ہے توجس نے اس مضمون كو تمجھ لياا سے اس کی کچھ بھی پرواہ نہ ہوگی کہ مخلوق کی نظر میں میری صبح وشام کیونکر گذرتی ہے اور اس کو نہ کی مدح پرالتفات ہوگا نہ مذمت پر کیونکہ مخلوق مقام حجاب میں ہے (اس کوحقیقت کی خبر نہیں کہ کون کس درجہ کا ہے اور کون کس رتبہ پر ہے کیونکہ یہاں کسی کے عمل کی جزا ظا ہرنہیں ہوتی صرف اعمال ظاہر ہوتے ہیں اور کسی کا درجہ ومرتبہ جزاہی ہے معلوم ہوسکتا ہے اعمال میں تو بہت لوگ شریک ہیں ۱۲)۔

اورتم کورسول الله پیکی کے حالات میں نظر کرنا چاہئے کہ ہم کو دنیا میں حضور (پیکی کا بلندم تبصرف ای قدر معلوم ہوا ہے کہ جتناحی تعالی نے بتلا دیا ہے اور اگر اتنا بھی نہ ہوتا تو ہم حضور (پیکی ) کے مرتبہ سے بالکل واقف نہ ہوتے ، ہاں آخرت میں حضور (پیکی ) کا مقام (عالی ) ہرخاص وعام کو معلوم ہوجائے گا۔ پس آپ (پیکی ) کا کمال (حقیقی ) آخرت ہی میں ظاہر ہوگا ای طرح حضرات کا ملین ( کا مقام بھی

آخرت ہی میں ظاہر ہوگا) کیونکہ ظہور نتائج کی وہی جگہ ہے اور دنیا تو صرف وار لعمل ہے تو جو شخص دنیا میں ظہور نتائج کا طالب ہو وہ خلاف قاعدہ بات کا طالب ہے۔ اور اپنی آخرت کو متاع دنیا کے بدلے نجے رہاہے ( کیونکہ ظہور مقامات کی طلب کرنامحض نفسانی خواہش ہے جو سراسر دنیا ہے۔ خوب سمجھ لو۔

اورسیدی ابوالحسن شاذ فی گاارشاد ہے کہ چونکہ حق تعالیٰ کومعلوم تھا کہ اس کے خدا انبیاءاوراولیاء کی شان میں پچھ پچھ باتیں (ایذارساں ضرور کہی جائیں گی اس لئے خدا نے ایک جماعت کی قسمت میں شقاوت (وبدبختی ) مقرر کر دی جنہوں نے حق تعالیٰ کو بوی اور اولا د کے ساتھ متہم کیا ، (کسی نے کہا فلانی خدا کی بیوی ہے ۔ کسی نے کہا کہ فلاں خدا کا بیٹا ہے۔) تو اب جب بھی کسی ولی کا دل ان باتوں سے تگ ہوتا ہے جواس فلاں خدا کا بیٹا ہے۔) تو اب جب بھی کسی ولی کا دل ان باتوں سے تگ ہوتا ہے جواس کے بارے میں کہی جاتی ہیں تو ہا تف حق اس کوندا دیتا ہے کہ تیری (اصل) صفت تو یہی مقی (جو مخلوق کہ رہی ہے) اگر میرالطف تجھ پر نہ ہوتا کہ سبجھ سے کا م لے اور جو پچھ کہا جائے ان پر راضی رہ (اور مکدر نہ ہو) کیونکہ جننے لوگ تجھے برا کہ در ہے ہیں یہ خدا کی رحمت میں تیرے حال پر ور نہ اگر معالمہ برعس ہوتا اور خدا تعالیٰ تجھے ان لوگوں مندا کی رحمت میں تیرے حال پر ور نہ اگر معالمہ برعس ہوتا اور خدا تعالیٰ تجھے ان لوگوں میں سے کردیتے جو خدا تعالیٰ کو برا کہتے ہیں جیسے (صد ہا) کا فروعاصی ایسے موجود ہیں تو میں دوت تو کیا کر لیتا ۔ بس حق سجانہ کا شکر کر اور اولیاء واصفیاء کے طریقہ پر چلارہ۔ اس وقت تو کیا کر لیتا ۔ بس حق سجانہ کا شکر کر اور اولیاء واصفیاء کے طریقہ پر چلارہ۔ اس وقت تو کیا کر لیتا ۔ بس حق شام کلوق اگر تہماری مدح وثنا کر بے تو خدا کے نز دیک تم کو اور کریز من!) تمام کلوق اگر تہماری مدح وثنا کر بوتو خدا کے نز دیک تم کو اور کریز من!) تمام کلوق اگر تہماری مدح وثنا کر بے تو خدا کے نز دیک تم کو اور کریز من!) تمام کلوق اگر تھوں کی کرونہ کی تو خدا کے نز دیک تم کو

اور ( طریح ن ) کمام موں الرمہاری مدی ونا کر ہے و خدا ہے اور کریے و خدا ہے کا دیکم و اس سے کیا نفع ہوسکتا ہے۔اگر عنداللہ تم قابل مدح نہیں ہوا ورمخلوق کا برا بھلا کہنا تم کو کیا ضرر دے سکتا ہے اگر خدا کے نز دیک تم برے نہیں ہو، بلکہ سب برا کہنے والے مرنے کے ساتھ ہی تم سے جدا ہوجا کیں گے اور وہاں تمہارے طلاف کچھ کا رروائی کریں گے اور آخرت میں تمہارے سوال و جواب یا حساب و کتاب کے مالک ہوں گے ( ہرگر نہیں تو جب ان کے ہاتھ میں کچھ بھی نہیں پھران کے برا کہنے سے رنج کیوں ہے۔ ذوق شاعر نے خوب کہا ہے۔

تو بھلا ہے تو برا ہونہیں سکتا ہے ذوق ہے برا وہی کہ جو تجھ کو برا جانتا ہے اوراگرتو ہی برا ہے تو وہ سے کہتا ہے اور اگرتو ہی برا ہے تو وہ سے کہتا ہے اور دیکھو جب مخلوق تمہاری مدح کرے اس وقت اظہار تواضع ہے بچو کہ جب وہ تمہاری تعظیم کریں تو تم اپنی حقارت ظاہر کرنے لگو (ایسا نہ چاہیے) کیونکہ اس سے تمہاری تعظیم ان کے زدیک اور زیادہ ہوجائے گی، بلکہ ایسے وقت میں خاموش رہو۔ تاکہ لوگوں کو بیرو ہم ہو کہ تم اپنی تعریف سے خوش ہوتے ہو، یہی تمہارے لئے ہیں ہمیشہ مفید ہے۔

اورا گرشیطان تم سے یہ کہے کہ اس (خاموثی) سے تو قلوب میں تیری طرف سے نفرت پیدا ہوجائے گی۔اور تو جولوگوں کونفع پنچار ہااوران کوخیر کی تعلیم دے رہا ہے (بینفع بند ہوجائے گا) اور بیرحالت تو ان سیاحوں کے مناسب ہے جواپنی (ظاہری) حالت کوخراب خشہ رکھتے ہیں (تا کہ کوئی ان کا معتقد نہ ہو۔اور مقتد اوَں کو ایسا طرز اختیار نہ کرنا چاہئے جس سے لوگوں کو بداعتقا دی ہواا)۔

توتم شیطان ہے کہدو کہ میں تواس خدا تعالیٰ کی طرف نظر کرتا ہوں جو مخلوق کو حرکت دے رہا ہے (مخلوق کو حرکت دے رہا ہے (مخلوق پر نظر نہیں کرتا ) پس اگر خدا تعالیٰ نے بندوں کے دل میں میری تعظیم رکھی ہے تو وہ مجھے کو بھی حقیر نہیں سمجھ سکتے ۔اور میں اس کو خدا تعالیٰ کا فضل سمجھوں گا۔اوراگر اس نے ان کے دلوں میں میری تحقیر رکھی ہے تو یہ ممکن نہیں کہ وہ میری تعظیم کرسکیں ،گومیں ان کے سامنے ساری کر امتیں ظاہر کر دوں ۔

الغرض جس شخص کا مطلوب مخلوق کی نظر میں بڑا بننا ہووہ ہمیشہ پریشانی میں رہے گا، کیونکہ دنیا میں کوئی نہ کوئی اس کا مخالف بھی ضرور ہوگا، پھراس کا تمام مخلوق سے میہ امید رکھنا کہ سب اس کی طرف تعریف و ثناء اور اعتقاد کے ساتھ متوجہ ہوں محض جہالت ہے، کیونکہ اس کا ایک ثناخواں ہوگا تو ایک برا کہنے والا بھی ضرور ہوگا، چاہے یہ صحابہ رضی الله عنہم کے برابر ہی فضیلت کیوں نہ رکھتا ہو۔

چنانچ ایک شخص حضرت علی کرم الله و جهه کو برا کہتا اوران پرا نکار کیا کرتا تھا پھر
ایک دفعہ وہ آپ سے ملاتو حضرات صحابہ رضی الله عنہم کے مجمع میں خلاف عادت آپ کی
تعریف کرنے لگا۔ سیدناعلی رضی الله عنہ نے فر مایا کہ جوتو زبان سے کہدرہاہے میں اس
سے تو کم ہوں اور جو تیرے دل میں ہے اس سے زیادہ ہوں ۔خوب سمجھ لو۔خدا تعالیٰ
ہمیں اور تمہیں فہم (سلیم) عطافر مائے۔

پس جو شخص خدا تعالی کے علم سے راضی رہے جواس کے متعلق ہے اس کو بھی تغیر نہ ہوگا ۔ گوتمام انس وجن اس کی فدمت و تنقیص اس کے منہ پر کرنے لگیں جب کہ خدا تعالیٰ کے ساتھ اس کا معاملہ نہیں بدلا ۔ بلکہ بندہ کی شان تو یہ ہے کہ اپنے مولیٰ کے ساتھ اپیامشغول رہے کہ لوگوں کے معاملات سے بالکل غافل ہوجائے۔

اور میں نے ایک ہاتف کو سنا جو حق تعالیٰ کی طرف سے کہ درہاتھا کہ''جوشخص تمام امور کو میری طرف سے مشاہدہ کرتا ہے وہ کسی چیز کے پانے یا کھو جانے سے بھی متغیر نہیں ہوسکتا ۔ اور جوشخص میرے حضور سے نکل گیا میں اس پر اپنے دشمنوں کو مسلط کر دیتا ہوں ۔ پس وہ اپنے نفس کے سواکسی کو ملامت نہ کرے ۔ والسلام ۔ سمجھ جاؤ خدا تعالیٰ ہمیں اور شمصیں فہم (سلیم) عطافر مائے۔

## اگر ہمارے تھم کی خلاف ورزی کی جائے تو مکدرنہ ہونا جاہئے

(۸) اور درویش کی بیشان ہے کہ جب وہ کسی کوادب کی بات کا حکم کرتایا کسی کام سے منع کرتا ہے اور وہ شخص جس کو حکم کیا یا منع کیا ہے اس کی خلاف ورزی کرے تو یہ اس سے مکدر نہیں ہوتا ( کیونکہ ) حق تعالی فر ماتے ہیں "ما علی السول الا البلاغ "لحر رسول کا کام تو صرف پنجاد یناہے )۔

اورفر ماتے میں 'فسانما علیك البلاغ و علینا الحساب "ل لی آپ كذمه پر پہنچادینا ہے۔اور ہمارے ذمه حماب لینا ہے اور يہى منصب وارثان رسول كا ہے توان کا کام بھی صرف سمجھا نا اورنقیحت کردینا ہے۔اس کے بعد چاہے کوئی عمل کرے یا نہ کرے اس سے ان کو بحث نہ ہونی چاہئے ، پھر مخالفت حکم کے وقت تم مکدر کیوں ہوتے ہو۔۱۲)

اور ق تعالی فرماتے ہیں "شہ تاب علیهہ لیتو ہوا الملا پھر خدانے ان پر توجی تاکہ وہ بھی خدا کی طرف توجہ کریں اس ہے معلوم ہوا کہ پہلے ق تعالی توجہ فرماتے ہیں پھر بندہ کو توجہ کی توفیق ہوتی ہے۔ ۱۱) پس جب تک حق تعالی بندہ میں گناہ کو پیدا کرتے رہیں گے۔ اس وقت تک ممکن نہیں کہ وہ گناہ سے تو بہ کر سکے پھر جب حق تعالی بندہ میں گناہ کا پیدا کرنا چھوڑ دیں گے۔ اس وقت وہ بالضرور تو بہ کر لے گا، اور اس لئے قیامت میں جب اہل حقوق دوسروں سے اپنے حقوق وصول کرلیں گے، اس وقت حق تعالی کی رحمت متوجہ ہوگی ، کیونکہ وہ جانتے ہیں کہ میں نے ہی بندوں کی زبان کو ان باتوں کے ساتھ گویا کیا تھا جو (غیبت و بہتان وغیرہ کی قتم سے ہے ) انہوں نے کہی باتوں کے ساتھ گویا کیا تھا جو (غیبت و بہتان وغیرہ کی قتم سے ہے ) انہوں نے کہی کیا تو سیان اللہ وہ کیسے حاکم عادل باریک بیں اور دانا ہیں جو چاہتے ہیں کرتے ہیں۔ کوئی ان سے ان کے افعال پر باز بر نہیں کرسکتا۔

اس مضمون کوسمجھ جاؤ۔اور جان لوکہ انتثال تھم کا معاملہ حق تعالیٰ کی طرف راجع ہے اگر حق تعالیٰ کی طرف راجع ہے اگر حق تعالیٰ نے بندہ کے لئے انتثال کومقدر کیا ہے تو وہ ضرور تھم کی تعمل کر ہے گا ورنہ کسی تھم کرنے والے کی قدرت میں بیہ بات نہیں کہ دوسرے سے اپنے تھم کی تعمل کرا لے جب کہ اللہ تعالیٰ نے نہیں جاہا۔

جبتم نے یہ بات سمجھ لی تو اب نرمی اور رحمت کے ساتھ تھم کیا کر و ہتحقیر و تذکیل کے ساتھ کسی کو تکم نہ کیا کر و ، کیونکہ مخلوق تقدیروں کے جاری ہونے کامحل ہے۔ (جس کے مقدر میں جو کچھ ہے وہ اس پر جاری ہوکرر ہتا ہے۔ ۱۲) اور جس کام میں وہ شخص مبتلا ہے جس کوتم نے کوئی تھم کیایا کسی کام سے منع کیا تھا اس کام کاسرز دہونا تم سے بھی ممکن ہے (پھر کس لئے دوسروں کو حقیر سیجھتے ہو) بلکہ شفقت ورحت سے تھم کرنا چاہئے اس کا اثر یہ ہوگا کہ ) جب تمہارے قلب میں اس پررتم ہوگا تو دوسرا بھی انقیاد سے پیش آئے گا اور تمہاری نصیحت کا مشکور ہوگا ، کیونکہ اس کے قلب نے تمہارے قلب کی شفقت ورحمت کا ادراک کرلیا ہے بخلاف اس صورت کے جب کہ تم نفسانیت اور تحقیر و بے رحمی کے ساتھ تھم کرد ۔ اس وقت ادھر بھی نفسانیت ہی کا جواب ملے گا۔ اب دونفوں کا مقابلہ ہوگا تو بجزا نکارا ور عدم التفات کے پچھ حاصل نہ ہوگا ، چنا نچہ بکثرت اس کا مشاہدہ ہور ہا ہے۔ اس کوخوب سمجھ لو۔

### خادم سے کسی کام سے متعلق سختی سے بازیرس نہ کیا کرے

اوریہ بات مخفی نہ رہے کہ اس میں در حقیقت حق تعالیٰ کا ادب ہے نہ کہ خادم کا۔
کیونکہ دنیا میں جو پچھ ہوتا ہے اہل اللہ اس میں حکمت خدا وندی کوخوب جانتے ہیں (اس
لئے وہ کسی بات پر اپنی طرف سے اعتراض نہیں کرتے ۱۲) اور ناقصین اعتراض سے
اس وقت تک باز نہیں آتے جب تک ان کو حکمت نہ بتلائی جائے۔ اور بڑا فرق ہے اس
شخص میں جواعتراض کو ابتدائی سے ترک کر دے اور اس شخص میں جو تفکر و تامل کے بعد
ترک کر دے۔

اورجاننا جا ہے کہ ابتداء حالت میں ادب سے دو چیزیں مانع ہوتی ہیں ایک تو

جاب کا واقع ہونا( کہ پیخص حق تعالیٰ کی حکمتوں سے مجوب ہے۔) دوسرے دلیلیں قائم کرنا۔مثلا یہ کہ شریعت نے ہم کو بعض چیزوں پرا نکار کا اور یوں کہنے کا حکم کیا ہے کہ اس کام کا حچیوڑ دینااو لی ہےاوراس کام کا کرنااولی ہے۔اوریہ بات تو ( واقع میں )صحیح ہےلیکن جس کام پریہاعتراض کرر ہاہےاس کی بابت بیمعترض حق تعالیٰ کی حکمت سے جابل ہے۔ (اوراس کی شکایت کی جاتی ہے میمطلب نہیں ہے کہ ناجائز امور پراعتراض نه کرو۔اعتراض ضرور کرو،مگراس کے ساتھ حق تعالیٰ کی ان حکمتوں کا بھی لحاظ رکھو جوان کاموں کے متعلق رکھی گئی ہیں جس کی صورت یہ ہے کہتم اپنی طرف ہے کسی کام پر اعتر اض نہ کرو، بلکہ نا قلا نہ حیثیت سے شریعت کے اعتر اض کونقل کردیا کرو۔۱۲) اور جو شخص حکمت کو جان کر اعتر اض کر تا ہے وہ شریعت کے اعتر اض کی وجہ سے اعتراض کر تا ہے(خوداین طرف سے کچھنہیں کہتا) کیونکہ وہ اس وقت حق تعالیٰ کے اعتراض کا ناقل ہوتا ہے،خودمعترض نہیں ہوتا تو جس شخص کو بیرذ وق حاصل ہواسے امر بالمعروف اور نہی عن المنكر اورا قامت حدود كي اجازت ہے، كيونكه وہ جس چيز كود كيھے گااس كےساتھ حق تعالیٰ کو (پہلے ) دیکھے گا اور بیاس ہے اکمل ہے جواشیاءکو پہلے دیکھےاور خدا تعالیٰ کو بعد میں دیکھے۔خوب سمجھ جاؤ کہ وہ صدیق اکبررضی اللّٰدعنہ کا مقام ہے۔

جب بیہ بات جان چکے تو اب اگرتم کسی شخص کو کسی کام سے منع کرنا چا ہوتو اس
سے یوں کہو کہ فلاں کام مت کرواور خدا تعالی سے تو بہ استغفار کرو ۔ پس آ مر کے ذمہ
اتن ہی بات ہے "واللّٰه غالب علی امرہ "کموراس سے یوں نہ کہوتو نے بیکام کیوں
کیا بیہ کہنا محض بے سود ہے کیونکہ وہ تو ہو چکا ۔ اور گزرگیا (اس کے متعلق سوال وجواب
سے کیا فاکدہ؟ ہاں آئندہ کے لئے نچنے کی تاکیداور گزشتہ سے تو بہ واستغفار کی ترغیب
دینی چاہئے 1۲) خوب سمجھ جاؤ۔

# اسپے ان مریدوں سے مکدرنہ ہوجو بیاری کے زمانہ میں

#### ہاری عیا دت کونہ آتے ہوں

(۱۰) اور درولیش کی بیرشان ہے کہ جب تک وہ فقراء کاملین کے ورجہ ہے قاصررہے تواپی بیاری کے زمانے میں ان مریدوں سے مکدر نہ ہوجواس کی زیارت کو نہیں آئے اور نہ ہدایا کوغیرہ سے اس کی خبر گیری کی جن سے وہ اپنی بیاری کے اخراجات میں مدد لیتا۔ جیسے طبیب کی فیس ہے اور دوا کی قیمت وغیرہ (اور مکدر)اس لئے (نہو) کہا گرزیارت کرنااور ہدییو بناان کے لئے بہتر تھا، کیونکہ بیاحباب کےحقوق میں ہے ہے توان لوگوں نے خووہی اس خیر کوتر ک کیا۔اورا پنے آپ کوخیر سے محروم رکھا۔ اوراگرییان کے لئے اوراس کے لئے سبب شرتھا تو ہ لوگ اس کی خواہش نفسانی میں شریک ہونے سے نے گئے ، کیونکہ اکثر دوائیں بے ضرورت استعال کی جاتی میں تو اس حالت میں جورقم وہ مرید ورویش کو ویتا اس کوایینے اہل وعیال پرخرج کرنا ورولیش کووینے سے اولی اور بہتر ہے۔ کیونکہ ریعض وفعہ یہودی (اطباء) کووہ رقم وے ویتا ہے یاان کو (فضول) کا موں میں صرف کرتا ہے۔جس کا وہ اسے مشورہ ویتے ہیں ۔خصوصا اگریہووی حکیم اندھا بھی ہوا تو وہ تو ظاہر وباطن دونوں اعتبار ہے اندھا ہے۔(اس سے علاج کرانااوراس کے مشوروں پڑمل کرناتو حماقت ہی حماقت ہے۔) غرض درولیش ناقص کواس مضمون کے استحضار سے کام لے کر بیاری وغیرہ میں اینے مریدوں اور خادموں کی بے اعتنائی سے مکدر نہ ہونا چاہئے۔)رہے فقراء کاملین رضی الله عنهم وہ تو اس حالت سے بالکل ہی نا آشنا ہوتے ہیں وہ اپنی معرفت کی وجہ سے ان امور پرالقات ہی نہیں کرتے ( کہ کون ہماری عیاوت کو آیا اور کون نہیں آیا۔) کیونکہ مخلوق سے زیادہ حق تعالیٰ ان سے قریب ہیں (ان کی نظر ہردم اس پر رہتی

لے جمع ہر یہ ۱۲ منہ

ہے جوان سے زیادہ قریب ہے مخلوق پروہ اصلاً نظر نہیں کرتے ، کیونکہ وہ ان سے دور ہے )۔

اور حق تعالی جو کسی وقت ان کو مالی تنگی میں مبتلا کردیتے ہیں اس کا سبب بیہ ہوتا ہے کہ وہ حق تعالی کے نزد کی معزز ہیں۔ (اور حق تعالی اپنے مقرب بندوں کور فع درجات کے لئے بعض دفعہ تنگی میں ڈال دیتے ہیں ) کاملین کواس تنگی سے خدا تعالی پر بخل کا بھی وسوسہ نہیں آتا ، کیونکہ حق تعالی بخل کی وجہ سے (اپنی عطا کو) بھی نہیں روکتے۔ (بلکہ مصلحت کی وجہ سے ایسا کردیتے ہیں ) اور وہ اپنے بندوں کے مصالح کوان سے زیادہ جانتے ہیں۔ اس کوخوب سمجھلو۔

## ابخ ہاتھ میں کسی نفع وضرر کونہ سمجھے

(۱۱) اور درولیش کی بیکی شان ہے کہ وہ اپنے ہاتھ میں کسی نفع وضرر کونہیں سمجھتا۔ بجز خدا تعالیٰ شانہ کے (لیعنی وہ ہر نفع وضرر کو خدا تعالیٰ بی کی طرف سے مشاہدہ کرتا ہے ۱۲ ) اورا گرتمام مخلوق اس کی طرف متوجہ ہوجائے اور بیان کوسا لک بناد بے اور (خدا کا) راستہ بتاد ہے، اوران کو اس سے نفع بھی پہنچ جائے توان کی ہدایت کو کسی درجہ میں بھی اپنی طرف نہ منسوب کرے (اور نہ اس میں پچھ دخل سمجھے ) حق تعالیٰ سبحانہ فرماتے ہیں ''انك لا تھدی من احببت و لكن الله يھدی من یشاء ''یلا اے محمد (ماتے ہیں آپ اپنی مرضی سے کسی کو ہدایت نہیں کر سکتے بلکہ حق تعالیٰ جس کو چاہتے ہیں ہرایت فرماتے ہیں۔)

اوراس کی علامت میہ کہ جولوگ (طالب بن کر)اس کے پاس مجتمع ہوں ان میں سے کس پر بھی اپنے مرتبہ کو بلند نہ سمجھے۔اور بھلا ان سے اپنے آپ کو بڑا سمجھنا مناسب بھی کب ہے جب کہ بیان کے ذریعہ ہی شخ بنا ہوا ہے، چنانچہ اگر کسی ایسے

القصص: ٥٦

بازار کی طرف نکل جائے جہاں اسے کوئی نہ جانتا ہواور وہاں جاکر بلند آواز سے پکارکر

یوں کے کہ میں اولیاء اللہ میں سے ایک شخ ہوں تو کوئی بھی اس کی طرف التفات نہ

کرے گا۔ بلکہ لوگ اس کے ساتھ تشخر کرنے لگیں گے اور اگر بیاس حال سے نکلے کہ
فقراء ومریدین اس کے آگے پیچھے گردن جھکائے چل رہے ہوں تو سب لوگ کہنے لگیں
گے کہ بیصلیاء میں سے کوئی بزرگ ہیں گوان میں سے کوئی اسے جانتا بھی نہ ہو، نہ پہلے
سے پچھ شناسائی ہو، کیونکہ اب اس میں مریدوں کی جماعت کے ساتھ چلئے سے مشخت
کی ایک شان پیدا ہوگئ ہے۔ (اس وقت کسی کے کہنے سننے کی ضرور سے نہیں رہی اس
شان سے ہرشض کو اس کا شخ ہونا معلوم ہو جاتا ہے ۔ تو جیرت کی بات ہے کہ جن
مریدوں نے اس کوشخ بنار کھا ہے ان سے اپنے کو کس طرح افضل سمجھتا ہے )۔

اور نیزیہ بھی سمجھو کہ بعض دفعہ مریدین شخ سے زیادہ عبادت میں مشغول ہوتے ہیں ،اس لئے کہ شخ تو (مشخت کی وجہ سے )ایک بلاء میں مبتلا ہوگیا ہے۔ کیونکہ وہ دن بھر مخلوق کے ساتھ مجلس آ رائی میں حقوق اللہ کو ضائع کرتار ہتا ہے۔اگر وہ کی وقت ذکریا ورد میں مشغول ہوتا ہے تو مریدین بھی اس کے ساتھ رہتے ہیں ۔اوراس سے زیادہ جو کچھ وہ کرتے ہیں اس میں وہ شخ سے بڑھے ہوئے ہیں ) پس وہ شخ سے زیادہ اچھی حالت میں ہیں ۔اور آ فات میں (اس سے ) کم مبتلا ہیں لیکن اکثر لوگ مشائح کی تعظیم محض تقلید اور شہرت کی بناء پر کرتے ہیں ۔ (اس لئے مریدوں کے ساتھ مشائح کی تعظیم محض تقلید اور شہرت کی بناء پر کرتے ہیں ۔ (اس لئے مریدوں کے ساتھ موام کوا تنا عقا ذہیں ہوتا جتنا مشائح کے سے ہوتا ہے )۔

اورمشائخ ناقصین کو جب مخلوق کا اعتقادای ساتھ محسوس ہوجا تا ہے تو اول اول وہ خوب محنت کرتے ہیں کہ شیخت کا درجہان کو حاصل ہوجائے۔اور معتقدین زیادہ ہوجا کیں،اور جب بیمراد پوری ہوگئ تو اب وہ کام کرنا چھوڑ دیتے ہیں کہ نہ وہ روز ہے رہے، نہ شب بیداری، نہ خاموثی، نہ احتیاط اور اب مخلوق کو اس وہم میں ڈال دیتے ہیں کہ ہم خدا تعالی سے ایک ساعت بھی غافل نہیں رہتے (بلکہ ہمار اباطن ہرودت ذکر میں

مشغول ہے )اورا عمال ظاہرہ کی ضرورت تو مبتدیوں کو ہوا کرتی ہے، ( کاملین کوان کی ضرورت نہیں رہتی )۔

بس اب وہ ہردم مخلوق ہی کے ساتھ ہنی دل گئی میں مشغول پائے جاتے ہیں اور ان کے مریدین ذکر وقر اُت اور تلاوت قر آن میں رہتے ہیں تو اب سمجھ لو( کہ ان دونوں میں کون افضل ہے) اور کسی مریدسے اپنے کو ہڑا نہ سمجھنے کی یہ بھی علامت ہے کہ اگر سارے مرید اس سے اعراض کر کے کسی دوسرے ہم عصر بزرگ کے پاس چلے جائیں تو اس کو بال برابر بھی ان سے تغیر (وتکدر) نہ ہو، اگر اس میں کچھ بھی تغیر پیدا ہوا تو یہ خص حق تعالیٰ کی ربوبیت میں منازعت کرنے والا ہے ۔ اور اس کی حالت چھبی نہ یہ حکم کرتے ہیں اسی طرح لوگ خدا کی تعظیم کرتے ہیں اسی طرح میری بھی تعظیم کریں ، (اور حق تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ جو کوئی عظمت و کبریاء میں مجھ سے منازعت کرے گا میں اس کی گردن تو ڑ دوں گا ہمیں لئے عظمت و کبریاء میں مجھ سے منازعت کرے گا میں اس کی گردن تو ڑ دوں گا ہمیں لئے بہت جلداس کی قلعی کھل جائے گی ۱۲)۔

اوراگریشخص عبودیت میں سپا ہوتا تو مخلوق کواس کے ہاتھ سے ہدایت ہوتی یا دوسرے کے ہاتھ سے دونوں (کو کیساں سجھتا اوران دونوں صورتوں) میں کچھ فرق نہ کرتا (اور میس بھتا کہ مقصود تو ہدایت خلق ہے خواہ میرے ہاتھ سے ہویا دوسرے کے ہاتھ سے) کیونکہ ہدایت کرنے والے تو حقیقت میں صرف حق تعالیٰ ہیں۔وہ جس کے ہاتھ سے چاہیں ہدایت کردیں، (تم اپنے آپ کو ہادی کیوں سجھتے ہو،اوردوسروں کے ہاتھ سے چاہیں ہدایت کردیں، (تم اپنے آپ کو ہادی کیوں سجھتے ہو،اوردوسروں کے باس اپنے مریدوں کے چلے جانے سے بیٹم کیوں کرتے ہو کہ ہائے اب ان کو ہدایت نہ ہوگی ) خوب سمجھ لواور جان لو کہ جس شخص کی ہنوزیہ حالت ہے اس کو مشخت اور ارشاد پر پیش قدمی کرنا ہرگز مناسب نہیں ہے، کیونکہ ابھی تو ای کے نفس کی اصلاح ارساد پر پیش قدمی کرنا ہرگز مناسب نہیں ہے، کیونکہ ابھی تو ای کے نفس کی اصلاح اور پوشیدہ امراض کاعلاج بہت بچھ ہاقی ہے (وہ دوسروں کی کیا خاک اصلاح کرے گا؟)

ل و میکهنی منداحد، ج:۲،ص:۲۴۴ مرتب

اورسیدی ابوالحن شاذ کی رضی الله عنه کا ارشاد ہے کہ اس بات سے بچو کہ کہیں حق تعالیٰ کے ادب میں شیطان ہی تم سے بڑھا ہوا نہ ہو، لوگوں نے عرض کیا یہ کونکر؟ فر مایا اس لئے کہ شیطان نے حق تعالیٰ کی کسی صفت میں بھی منازعت نے نہیں کی اور ہمیشہ یہی کہا"انی اختاف الله رب العالمین " لل کہ میں حق تعالیٰ سے ڈرتا ہوں جوتمام عالم کا پروردگارہے ) بہت سے بہت اس نے ایک حکم کی مخالفت کی ہے جس پرلعنت وطردکا مستحق ہوگیا ، اور مخالفت حکم کا درجہ اس سے کم ہے کہ بندہ حق تعالیٰ کا ان معاملات میں شریک بنتا جا ہے جن کے وہ اپنے بندوں سے سختی ہیں (جیسے تعظیم و کریم وغیرہ) انتی اور سجھ لو کہ بندہ کوان مصائب میں مبتلا کرنے والی دوبا تیں ہیں ایک حب جاہ دوسرے قابلیت سے پہلے شخ بننے میں جلدی کرنا۔

اور حفرات سلف صالحین میں تو کوئی شخص بھی مقام بقاء میں رسوخ اور پختگی حاصل ہونے سے پہلے اس دروازہ کی طرف ہر گر جلدی نہ کرتا تھا۔ (اور بیوہ مقام ہے جس کے بعد قطبیت کے سواکوئی مقام نہیں کیونکہ اس وقت بیشخص اس حدیث کا مصداق ہوجا تا ہے۔ فسی یسسمع وہی یبصرو ہی ینطق (کہ اس کا سننا، دیکھنا، بولنا، چلنا، پھرنا، کھانا، پیناسب خدا کے ساتھ اس کے حکم سے ہوتا ہے۔ ا۔) پس وہ بولتا ہی نہیں جب تک اس کو بلایا نہ جائے ، جبیا کہ حضرت سیدی شخ عبدالقادر جیلائی رضی اللہ عنہ کی حالت تھی، اس وقت بندہ دعوی سے مامون ہوجا تا ہے۔ اور (غیب سے اس کو) سیدھا رکھا جاتا، اور اس کے اقوال وافعال کی حفاظت کی جاتی ہے۔ اور جوشحص اس مقام پر کہا جا تا ، اور اس کے اقوال وافعال کی حفاظت کی جاتی ہے۔ اور جوشحص اس مقام پر کہا جاتا ، اور اس کے اقوال وافعال کی حفاظت کی جاتی ہے۔ اور جوشحص اس مقام پر کہا جاتا ، اور اس کے اقوال وافعال کی حفاظت کی حالت کو خدا تعالیٰ کے سپرد کریں گے اب اگروہ جھوٹا ہواتو اس کے جھوٹ کا وبال اس کی گردن پر ہوگا، اورا گرسیا

ل قلت فيه نظر لقوله تعالى "ابي واستكبر "و فيه منازعة صفة الكبرياء واثباتها لنفسه\_ ١٢ مترجم

٢ المائدة: ٢٨

س حوالہ گزر چکا ہے۔م

ہوا تو ہم اس کا ادب پہلے ہی ہے کر چکے ( کہاس کے دعوی پرا نکار وتکذیب نہیں کی )۔ اور (عزیزمن! تم کو بھی ایساہی کرنا چاہئے کیونکہ ) حق تعالیٰ کی عطا کیں اینے بندوں پراحاطہ سے باہر ہیں اور ولایت کے لئے کرامات کا ظاہر ہونا شرطنہیں، بلکہ صرف احکام الہی کا بجالانا اور ممنوعات سے پر ہیز کرنا شرط ہے کہ اس کی حالت کتاب وسنت کے موافق منضبط ہو۔ بس جوشخص ایسا ہواس کی ولایت پر قر آن شاہد ہے اگر چہاس کا کوئی بھی معتقد نہ ہو،اور چاہے کوئی اس کامتیع ومرید نہ ہو، جبتم نے اس بات کو جان لیا تو اس سے بیچتے رہو کہ اپنے یا سمجتع ہونے والے مریدوں پر اپنی عزت اور بڑائی کا خیال دل میں لا وَاوراینے جی میں پہ کہو کہ پہلوگ تو میری طرف محتاج ہیں اورمیں کسی بات کی تعلیم میں ان کی طرف محتاج نہیں ہوں کیونکہ رپہ جہالت ہےاوراس بات کی دلیل ہے کہتم نے مقام فقر کو پوری طرح طے نہیں کیا جیسا چاہئے تھا۔ اوراس بات کی علامت ہے کہتم بتدرت کے شیطان کے راہتے میں ترقی کررہے ہو، (خدا کے راستہ میں نہیں چل رہے ) پھراس حالت میں تم ہے کسی کی بھی تربیت نہیں ہوسکتی کیونکہ تم مرید کی احتیاج اپنی طرف دیچر ہے ہو، اور یہ خیال تم کو حالا احتیاج الی اللّٰدے روک رہاہے ( گوقالاتم اس کے مدعی ہو ) کیونکہ بیرحالت تمہارےا ندر خداتعالیٰ سےاستغناہی پیدا کرے گی (احتیاج کی صفت نہ پیدا کرے گی )اوراییا شخص بالضرورعزت وجاه كاطالب ہوگا''فافهم''۔

رہے مشائخ کاملین جوطریق میں محقق ورائخ ہیں ان کی بیشان ہے کہ جب وہمریدوں کواس دولت کامختاج دیکھتے ہیں جوخدا تعالیٰ کی طرف سے ان کوعطا ہوئی ہے تو وہ اس نعمت پرحق تعالیٰ کاشکر بجالاتے ہیں کہ اس نے ان کے ساتھ ایک الیک جماعت کو وابستہ کر دیا جو ان کے سامنے اپنی احتیاج ظاہر کر کے ان کواس بات پرمتنبہ کرتے رہتے ہیں کہ تم بھی خدا تعالیٰ کے متاج ہو کے ونکہ اگر ان کی طرف کسی کی احتیاج ظاہر نہ ہوتی تو شاید ہے کسی وقت اپنے متاج ہونے کو بھول جاتے کی محققین مرید کاحق اپنے ہوتی تو شاید ہے کسی وقت اپنے متاج ہونے کو بھول جاتے کی محققین مرید کاحق اپنے ہوتی تو شاید ہے کسی وقت اپنے متاج ہونے کو بھول جاتے کی محققین مرید کاحق اپنے ہوتی تو شاید ہے کسی کے متاب

او پراس حق ہے زیادہ سجھتے ہیں کہ جوان کا مرید کے اوپر ہے ، کیونکہ مریدین حالا ان کے شیخ ہیں ،اوریہ صرف قالاً اور تربیت کے درجہ میں ان کے شیخ ہیں تواس مقام میں خوبغور کرو کیونکہ بیفیس مضمون ہےاوراللہ تعالیٰتم کو ہدایت کرے۔

#### د نیامیں جو پچھ ظاہر ہواس سے متغیر نہ ہو

(۱۲) اور درولیش کی ایک شان میر ہے کہ عالم میں جو پچھ ظاہر ہواس سے متغیرنہ ہو کیونکہ قرب حق کی عظمت کے سامنے درولیش کانفس فنا ہوجا تاہے ،اسلئے وہ ہر وم اینے مالک کے ساتھ رہتا ہے اس کے مراقبہ سے (اورعظمت کے استحضار سے کسی وفت ) جدانہیں ہوتا ، نداس کے عوض کسی غیر کا طالب ہوتا ہے ،اور جس کی پیشان ہووہ ہر حالت میں اوب کی رعایت کرے گا، کیونکہ وہ اس بات کا مشاہدہ کرتا ہے کہ ( زمین وآ سان میں ) جو چیز بھی چلنے والی ہے حق تعالیٰ اس کی پیشانی کو پکڑنے والے ہیں ،اور بدون اس کے اون کے ایک ذرہ بھی حرکت نہیں کرسکتا اہل قرب کا مقام یہی ہے (اسی لئے ان کوعالم کے تغیرات سے بھی تکدرنہیں ہوتا۔ )

اور جنیدر حمة الله علیه کاارشاد ہے کہ مدت دراز سے میری حالت میرے کہ میرے نفس کو واقعات عالم میں کسی بات سے بھی نا گواری نہیں ہوتی ، کیونکہ میں نے (یقین کےساتھ ) جان لیا ہے کہ دنیا ( کی عمارت ) توانہی چیزوں پر قائم کی گئی ہے <sup>ل</sup>جو نفس کونا گوار ہوں جیسے مصائب آلام اور پریشان کن واقعات، پس مجھ پران میں ہے جو پچھ بھی وار د ہووہ تو ونیا کی اصلی حالت کےموافق اور جواموراس کےخلاف میرے نفس کےموافق وار دہوں وہ دنیا کی اصلی حالت کےخلاف ہےتوان پر میں حق تعالیٰ کا

قلت يؤيده قوله تعالى لقد خلقناالإنسان في كبد (سورة البلد: ٤) والاحاديث واقوال الحكماء فيه كثيرة ولنعم ما قال الشاعر م

فسوف لعمري عن قليل يلومها

وان اقبلت كانت كثيرا همومها ١٢منه

ومن يحمد الدنيا بعيش يسره

اذا ادبر كانت على المرء حسرة

شکر بجالا تا ہوں اور ظاہر ہے کہ جو تحض نا گواراور پریشان کن واقعات پر دنیا کی بناء سمجھتا ہواوران کواصل کے موافق جانتا ہواہے کسی واقعہ سے نا گواری کیوں ہونے لگی ، پس اگرکوئی میہ چاہے کہ میرے واسطے وجود عالم اپنی اصلی حالت سے بدل جائے جس پراس کی بناء ہے اور مجھے کوئی نا گوار بات پیش نہ آئے تو یہ جہالت ہے (بلکہ عبدیت کی شان میہ ہے کہ اپنے کومرضی حق کے تابع کر دے کہ وہ جس طرح چاہے اس میں تصرف کرے اور یہ ہرحال میں راضی رہے ال

قطب ربانی سیدی شخ احمد رفاعی رضی الله عنه کاارشاد ہے کہ اگر تمام مخلوق دوفر توں پر منقسم ہوجائے اورا کی فریق میری دائیں جانب کھڑا ہوکر (تعظیم واعتقاد کے ساتھ) مجھے عود واگر کی دھونی دے ،اور دوسرافریق (مخالف ہوکر) بائیں طرف سے تنچیوں کے ساتھ میرا گوشت کا لئے گئے تو میں دونوں کو تقدیر البی کا مظہر مجھوں گا (اور دونوں حالتوں میں حق تعالی سے یکسال طور پر راضی رہوں گا) نہ فریق اول کے (اور دونوں حالتوں میں جھزیادتی ہوگی نہ دوسر نے فریق کے (برے) برتاؤ سے اس میں بچھزیادتی ہوگی نہ دوسر نے فریق کے (برے) برتاؤ سے اس لیس بچھزیادتی ہوگی نہ دوسر نے فریق کے (برے) برتاؤ سے اس لیس بچھری ہوگی اھے۔

ے میں نے کسی ثقہ سے سنا ہے کہ قطب عالم سیدی مولا نارشیداحمد صاحب گٹگو ہی ؓ نے حضرت امام وفت شخ العرب والعجم حاجی صاحب قدس اللہ سرہ کی خدمت میں ایک بارا پے بچھے باطنی حالات تحریر فرمائے تھے من جملہ ان کے ایک بیہ بات بھی تحریر فر مائی تھی کہ بندہ کو مدح وذم برابر ہے اھ۔

حضرت حاجی صاحب اس پر بہت مسرور ہوئے اور فر ما یا کہ الحمد لله مولا ناکو بہت بوا مقام عطا ہوا ہے اھے عزیز من! ہمارے مبشائخ المحمد لله اس قدم پر بیں ابھی قریب زمانے میں جب ہندوستان کے اندر تحریکات کا بہت زوروشور تھا اکثر علماء وعوام حضرت حکیم الامت دامت برکاتہم کی شان میں کلمات ناشا کستہ کہتے اور ایک طرف سے قریب قریب بھی مخالف ہوگئے تھے حضرت حکیم الامۃ بحد الله اس وقت بھی و یہے ہی مسرور وشاداں تھے جیسے رجوع خلق کے زمانہ میں خوش تھے اور فرما یا کرتے تھے کہ جمجھے اس واقعہ سے باطنی لفع بہت بواحاصل ہوا ہے وہ یہ کہ (ہمقتصائے بشریت بھی اپنے احباب کے جمجع سے انسان خوش ہوا کرتا ہے اور گو بہت بواحاصل ہوا ہے وہ یہ کہ (ہمقتصائے بشریت بھی اپنے احباب پر نی الجملہ نظر ہوجانے کا اندیشہ ہوتا ہے ۔ یہ خوشی نہ موم نہیں کیونکہ فیصا البیہ پر خوشی ہے گراس سے کی وقت احباب پر نی الجملہ نظر ہوجانے کا اندیشہ ہوتا ہے ۔ عزیزمن!اس مضمون کو سمجھ جاؤاوران بزرگوں کے طریق پر چلوا گرتم ان سے ملنا چاہتے ہو، (اوراس سے وہ نا گوار) افعال مستنی ہیں جوان لوگوں سے صادرہوں جن کی تربیت اس شخ کے متعلق ہے، وہاں نا گواری کا اظہارلوازم تربیت سے (بقینہ حاشیہ صفحہ گرشتہ) اس واقعہ ہے تی تعالی نے اس اندیشہ کا دروازہ بالکل بندفر مادیا،اب میری یہ حالت ہے کہ بجز خدا تعالی کے جھے کی پر بھی نظر نہیں نہ کی عزیز پراور نہ کی محت پر۔اب اگروہ تلیل جماعت بھی میر ہے ساتھ ندر ہے جواس وقت میر ہے موافق ہا درسب چھوڑ کرا لگ ہوجا ئیں تو جھے بچھ بھی نا گواری اور پر بیٹانی نہ ہوگی کیونکہ اس واقعہ میں ایے لوگوں نے جھے برا بھلا کہا ہے جن ہے بھی اس کا احتال نہ ہوسکتا قاور ان لوگوں نے ایڈا اب میر اقلب سب سے خالی ہو گیا، اور جھراللہ سواخدا تعالی محبور حقیق کے جھے کئی پر بھی اعتار نہیں اھے۔

یہ بھی فرماتے تھے کہ اس باطنی منفعت کے استحضار سے ججھے ان لوگوں پر عصہ بھی نہیں آتا جو در ہے ایڈ اُومشغول سب وشتم ہیں کیونکہ میں اس کی باطنی حکمت کھلی آ تکھوں سے دیکی رہا ہوں اورای لئے میں نے سب کومعا فی چاہنے سے پہلے ہی معاف کر دیا ہے۔اور حق تعالیٰ سے برابرع ض کرتا ہوں کہ میری وجہ سے کسی مسلمان سے موّا خذہ نہ کیا جائے میں نے اپنا حق معاف کیا۔معافی تو میرے یہاں بہت ستی ہے ،البتہ انشراح قلب میرے یہاں بہت گراں ہے بقول سعدی۔

بسائے زجورت جگرخون شود بیک ساعت از دل بدر چوں شود

ظاہر ہے کہ ایذ ارسانی پرمواخذہ لینا تو اختیاری امر ہے اور ایذ اُرساں سے دل کامنشرح ہوجانا میارے خارج ہوجانا میارے خارج ہے ای لئے حضور ﷺ نے وحشی بن حرب گواسلام کے بعد معاف فربایا تھا" ھل تستطیع ان تعفیب عنی و جھك" اسلام کے بعد آپ نے تل جمزہ کا قصور تو معاف کردیا تھا مگر صورت قاتل دیکھ کر واقعہ کا خیالا نہ آنا ہے آپ کے اختیار سے باہر تھا ہاں اس کی بھی ایک صورت ہے وہ بیر کہ جسے ایک زبانہ تک کوئی ایڈ ارسانی کے در بے رہا ہے ایک عرصہ تک ارضاء کے در بے رہے تو آخرد ل میں پھر تو نہیں کی وقت صاف ہوتی جائے گائین معافی کے ساتھ ہی دل میں انشراح بھی پیدا ہوجائے میاد تا قدرت انسان سے باہر ہے، خوب مجھلو۔ ۱۲ مترجم۔

اورعین انتباع سنت ہے حضور اقدس (ﷺ) کا''لقط ابل'' کے سوال کے وقت متغیر ہونا احادیث میں وارد ہے ۱۲)۔

#### مندمشیخت وارشاد کے لئے اس وقت تک تیار نہ ہو جب تک

## ایخ خاص مریدول کونه پیچان لے

(۱۳) اور درولیش (کامل کی میربھی شان ہے کہ وہ مسند مشیخت وارشاد کے لئے اس وقت تک تیار نہیں ہوتا جب تک اپنے ان مریدوں کو نہیں پہچان لیتا گھوروز ازل سے اس کے مرید ہو چکے ہیں چنا نچہ مہل بن عبداللہ تستر کی نے یوں ہی فر مایا ہے کہ میں اپنے مریدوں کوروز ازل سے پہچانتا ہوں ، اور میں جانتا ہوں کہ کون میر ہے ہاتھ سے کا میاب ہوگا اور کون کا میاب نہ ہوگا ، اور مجھے معلوم ہے کہ اس وقت کون تو میرے دائیں طرف تھا اور کون بائیں طرف تھا اھ۔

جبتم نے یہ بات جان لی تواب سمجھ لو جو شخص اس درجہ کا ہوا سے یہ ق ہے کہ اپنے مریدوں کو دوسرے مشاک کے پاس جانے سے روک دے، کیونکہ را تخین کا کشف بہت ہی کم غلط ہوتا ہے ویسمحو الله مایشاء ویثبت کے ،اورق تعالی جو چاہتے ہیں اور جو چاہتے ہیں مٹادیتے ہیں۔ (اس لئے بعض اوقات کاملین کے کشف میں بھی غلطی ہوجانا بعید نہیں مگر ایسا بہت کم ہوتا ہے )۔

ا علاوہ توجیہ نذکورہ وہی السحانسیة الآتیہ کے ایک اور توجیہ بھی جومدت دراز سے ہے ساختہ ذبین میں آئی تھی (کیونکہ مدت سے میں مضمون نظر سے گذراہوا ہے) اس کی ہو سکتی ہے وہ یہ کہ بیشر ط<sup>مطلق مشخت</sup> کی نہیں، بلکہ خاص اس مشخت کی ہے جس کے خاص احکام ہیں جن میں سے اپنے مریدین کو دوسر سے مشاک سے جبراً روکنا بھی ہے بیر و کنا اس شخ کو جائز ہے جس میں بیشرط پائی جاتی ہوجیے حضرات انبیاء علمیم السلام کو کشف قطعی لیخی وی سے نجات کا ان کے اتباع میں مخصر ہونا معلوم ہوجا تا ہے تو ان پر فرض ہے کہ دوسر سے کے اتباع سے امت کوروکیں میں اکتبہ سیدی علیم اللہ میں بقلمہ

اورجس شخ کوید درجہ حاصل نہ ہواس کوید حق نہیں ہے کہ محض اپنی عزت قائم رکھنے کے لئے مخلوق پراس بات میں شکگ کر دے جس میں (فی نفسہ ان کے لئے ) وسعت ہے ،اور یوں چاہے کہ بیسب مرید میری ہی طرف منسوب رہیں کسی اور کی طرف منسوب نہ ہوں"واللہ غالب علی امرہ ولکن اکثر الناس لا یعلمون "له"(اور اللہ تعالی اینے کا موں پر پوراغالب ہے لیکن بہت لوگ نہیں جانتے )۔

اور (یادرکھو!) بندہ کے ہاتھ سے مخلوق کو جتنا نفع مقدر ہو چکا ہے وہ تو ضرور پہنے کررہے گا (پھراس تنگی کی کیا ضرورت ہے)" ف اذا جاء اجلهم لا یستا حرون ساعة و لا یستقدمون " جب ان کا وقت آ جائے گا تواس سے نہ ایک ساعت چیچے ہے شہیں گے ، (پس تم اپنے مرید وں کوسب مشائخ کے پاس جانے کی اجازت وے دیا کرو، پھرجس کی تقدیر میں تمہارے ہاتھ سے کا میاب ہونا ہے وہ جھک مار کر یہیں آئے گا کہیں نہیں رہ سکتا اور جود وسری جگدرہ گیا سجھ لواس کے مقدر میں تہارے ہاتھ یرکا میابی نہتی ا)۔

اور دنیا سے کوئی نفس اس وقت تک نہیں نکلے گا جب تک اپنے مقسوم کو پوری طرح وصول نہ کرلے گا (پس مطمئن رہو کہ جتنا نفع پہنچا ناتمہارے لئے مقدر ہےتم اس کو پہنچا کر مرو گے ، پھر کسی مرید کے دوسرے کے یہاں چلے جانے سے کیوں دل گیر ہوتے ہو؟)

اور ناقصین کواس تنگ گیری میں بہ بات ڈالتی ہے کہ وہ اپنے کوصا حب کمال اور عارف کامل سجھ لیتے ہیں (اس لئے کاملین کی طرح بیجھی اپنے مریدوں کو دوسرے مشائخ کی زیارت سے رو کئے لگتے ہیں ) حالانکہ بیران کی غلطی ہے ، کیونکہ جس کو خدا تعالیٰ کی کامل معرفت ہوتی ہے اس پراپنے مریدوں کی حالت مخفیٰ نہیں رہاکرتی \_ پس

ر ل سورة يوسف: ۲۱

۲۱ سورة النحل: ۲۱

(ان کو بے شک رو کئے کا حق ہے مگر) ان جیسے (ناقصوں) کا دوسروں سے اپنے متعلقین کو رو کنا تو محض جہالت کی بناء پر ایک نیک کام سے ان کو رو کنا ہے ،اگر چہ حقیقت میں رو کئے والے حق تعالیٰ ہی ہیں کیونکہ اگران مریدوں کی قسمت میں دوسرے مشائخ سے ملا قات (لکھی) ہوتی تو اس کا وقوع ضرور ہوتا کیونکہ مخلوق میں باہم اجماع اور افتر ات کے اوقات بھی خاص تقدیر کے موافق ہیں ۔ پس ان رو کئے والوں سے تو محض ان کے قصد پرموا خذہ ہے ور نہ ہوتا وہی ہے جوحق تعالیٰ جا ہتے ہیں ۔

غرض ناقص کویڈ بات کے جائز نہیں کہ وہ اکا براولیاء کی مشابہت اختیار کرنے لگے جواپے بعض مریدوں کو دوسرے مشائخ سے اس لئے روکتے تھے کہ کشف صحیح سے

یہاں چند باتیں قابل تحقیق ہیں (1) یہ جوعلامہ نے فر مایا ہے کہ شخ کا مل کواپنے مریدوں کا حال روز

ازل سے معلوم ہونا چاہئے اس کے دوطر بق ہیں ایک کشف گر اس کا سب کو ہونا ضروری نہیں اور تو اور حضرات انبیاء علیم السلام کو بھی بعض واقعات کا کشف نہیں ہوا۔ چنا نچہ حضرت موی علیه السلام کو اس لا کے کہ انبیاء علیم السلام کو بھی بعض واقعات کا کشف نہیں ہوا۔ چنا نچہ حضر علیه السلام کو کشف ہو گیا تھا کہ بید انجام کی اطلاع نہ ہوئی جس کو حضرت خضر علیہ السلام رسل الوالعزم میں ہونے کی وجہ سے خضر علیہ زندہ رہاتو کا فر ہوگا ،اوراس پر اجماع ہے کہ موی علیہ السلام رسل الوالعزم میں ہونے کی وجہ سے خضر علیہ السلام سے افضل ہیں اوراس پر بھی اجماع ہے کہ علم نبوت علم کشف سے افضل ہے چنا نچہ بیہ بات خود علامہ شعرائی کے کلام میں بھی مصرح ہے کہ ماسیشا تی

نیز حضرت ابراہیم علیہ السلام کواپ باپ کا انجام معلوم نہ تھا ای لئے اس کے حق میں استغفار کرتے رہے ''فیلسما تبین له اند عدو لله تبرأ منه "(۱) پھر جب ان کووی وغیرہ سے یہ بات محقق ہوگئ کہ وہ خدا کا دیمن ہے تب اس سے برائت ظاہر کی ۔خودسید الانبیاء رسول اللہ ﷺ کواپ بی بچا ابوطالب کا انجام اول معلوم نہ تھا ای لئے برابران کے اسلام لانے کی توقع میں کوشاں رہے آ خران کی موت کے وقت معلوم ہوا کہ ان کی تقدیر میں ایمان نہیں علی ہم ابعض لوگ حضور ﷺ کے ہاتھ پر اسلام لائے اور آپ ﷺ نے ان کو مسلمان کر کے بیعت میں واخل کر لیا حالا انکہ ان میں سے بعض لوگ بعد میں مرتد ہوگئے جیسے عبداللہ بن الی سرح

ان کومعلوم ہو گیا تھا کہ ان لوگوں کو ہمارے سواکسی کے ہاتھ سے نفع نہ ہوگا۔ اور اپنے کوان جبیبا سمجھ کرانہی کی طرح اپنے مریدوں کو دوسروں سے رو کئے لگے اور بدون اس (بقیہ حاشیہ صفحہ گرشتہ) وغیرہ ۔ انبیاء کے ان روثن واقعات سے بیاب ظاہر ہے کہ شنخ کالل کے لئے اپنے مریدوں کی حالت پر شنی طور پر مطلع ہوجانا ضروری نہیں ۔

دوسراطریق وجدان سی جیالیت شخ کائل کے لئے ضروری ہے۔ اور مشائ کا ملین کو وجدان سی حصیح سے بیہ بات بے شک معلوم ہوجاتی ہے کہ کون ہما را مریدروزازل سے ہاورکون نہیں جس کی صورت بی کہ شخ کائل کے قلب کوجس شخص کی طرف از خود شش ہوتی ہے گواس نے طلب بھی فلا ہرنہ کی ہو۔ وہ اس کا ازل سے مرید ہے وہ ای شخ کے ہاتھ سے منتفع ہوسکتا ہے دوسر سے سے نہیں۔ اور جس کی طرف شخ کے قلب کو از خود شش نہ ہو بلکہ اول طالب کے قلب کو کشش ہواس کی دوصور تیں ہیں یا تو طالب کی طلب کے بعد شخ کو بھی اس کی طرف میلان ہوجائے اس شخص کا حال مشتبہ ہے بھی تو بیازل سے مرید ہوتا ہے اور بھی نہیں اور اگر شخ کے قلب کو بالکل میلان نہ ہو بیازل سے اس کا مریذ نہیں اس کو اس شخ نے نفع نہ ہوگا" والیسه نہیں اور اگر شخ کے قلب کو بالکل میلان نہ ہو بیازل سے اس کا مریذ نہیں اس کو اس شخ نے نفع نہ ہوگا" والیسه الا شارة فی قوله صلی الله علیه و سلم "الارواح جنو د محندة ما تعارف منها ائتلف و ماتنا کر منها اختلف "۔ (۱)

اس بناء پرمشائ کاملین کاطریقہ ہے ہے۔ جس شخص کی طرف ان کے قلب کواز خودکشش ہوتی ہے جب وہ طلب ظاہر کرتا ہے اس کوتو فورا بیعت کر لیتے ہیں در نہیں لگاتے (واول عل هم المفلحون) اور جس کی طرف از خودکشش نہیں ہوتی اس کی بیعت میں جلدی نہیں کرتے تو تف فرماتے ہیں ۔اگراس کی طلب ظاہر کرتے رہنے سے ان کے قلب میں میلان پیدا ہوگیا تو تو کہ لاعلی الله بیعت فرما لیتے ہیں (فسمنهم ظاہر کرتے رہنے سے ان کے قلب میں میلان پیدا ہوگیا تو تو کہ لاعلی الله بیعت فرما لیتے ہیں (فسمنهم الشابت المفلح و منهم المعزلزل المعنفیر ۲۱) اوراگر پھر بھی میلان پیدا نہ ہوا تو صاف فرما دیے ہیں کرتم کی اور سے بیعت ہوجا و ہمارے اور تہمارے در میان مناسبت نہیں ہے اور پہلی دوقعموں میں قشم کے مریدوں کورو کئے کاش کے کوئت ہے اور دوسری قتم کے مریدوں کورو کئے کاش کے کوئت ہے اور دوسری قتم کے مریدوں کورو کئے کاحت نہیں ہے۔

 <sup>(</sup>۱) مسلم كتاب البروالصلة باب الارواح جنود محندة ص:١٨٥ ج:١٦ ـمرتب

کے کہ اس کو لوگوں کے متعلق جن کو روک رہا ہے کشف صحیح سے پچھ معلوم ہو ان احکام (واقوال سے استدلال کرنے لگے جواکا برنے اپنے رسائل میں اس قتم کے ارشاد (بقید حاشیہ صفحہ گرشتہ) حفرت حکیم الامت دام بحد ہم فرماتے تھے کہ بجھے یا دنہیں ہے کہ کی شخص کی طرف میرے قلب کوازخود کشش ہوئی ہواور پھروہ میرے پاس نہ آیا ہو کی نہ کی وقت ضرور آیا اور آگر بیعت کی درخواست کی ، پھرالحمد للداس کو بہت نفع ہوا ، مگر حضرت حکیم الامت ایسے مریدوں کو بھی دوسرے مشائ کے درخواست کی ، پھرالحمد للداس کو بہت نفع ہوا ، مگر حضرت حکیم الامت ایسے مریدوں کو بھی دوسرے مشائل کے خود اکا بندہ بنانا چاہتا ہوں اپنا بندہ بنانا نہیں چاہتا ۔ اور یہی حضرت حاجی صاحب قدس اللہ سرہ بھی فرمایا کے شرحت حاجی حضرت حاجی صاحب قدس اللہ سرہ بھی فرمایا

تحقیق فانی: تحقیق اول مشائخ کے متعلق تھی میریدین کے متعلق ہے وہ میہ کہ صوفیہ کرام نے جو مریدین کو مختلف مشائخ کے پاس جانے ہے متعلق تھی میریدین کے متعلق ہونے کے پہلے تو مختلف مشائخ کی زیارت کر کے ان کے پاس کچھ دنوں رہ کر دیکھ لیس کہ ان میں سے اپنی طبیعت کو کس سے مثان کے کی زیارت کر کے ان کے پاس کچھ دنوں رہ کر دیکھ لیس کہ ان میں سے اپنی طبیعت کو کس سے زیادہ لگا و ہے مبادہ کی ایس مشاخل کے بعد ذکر وشخل میں مشغول ہو کر نفع معلوم ہواور اصلاح نفس میں ترتی محسوں ہوتو لازم پکڑ لیس اب کی اور کی طرف متوجہ نہ ہوں کیونکہ قطع طریق کے لئے وحدت مطلب شرط ہے ، کیونکہ وہ جمعیت و سکون قلب پرموقو ف ہے اور یہ بات بدون اس کے حاصل نہیں ہوتی کہ ایک شخ پراپنی نظر کو مقتصر کرلیا جائے ۔ زمان واحد میں دویا زیادہ مشائخ سے استفادہ موجب تثبت ہے جو مانع طریق ہے۔

(قلت ولا تنافيه استفادته من شيخين في زما نين مختلفين كمالو مات الاول اوغاب غيبة طويلة فتوجه الى شيخ آخر مشلا افاده سيدى حكيم الامت ودليل الاول مستغن عن البيان وكذا دليل الثاني لاشتراك العلة ونظيره في الاحكام ماقاله فقهاء نا اذا غاب الولى الاقرب غيبة منقطعة انتقلت الولاية الى من بعده فافهم)

اوراگر بیعت کے بعد نفع محسوں نہ ہوتو ادب کے ساتھ اس سے الگ ہوکر کسی دوسرے شیخ کی طرف متوجہ ہو پھر اس کے ساتھ بھی بہی صورت اختیار کرے کہ بدون کامل جانچ کے بیعت نہ ہواور بیعت کے بعد نفع معلوم ہوتو اس کولا زم پکڑے پھر کسی کی طرف متوجہ نہ ہو۔ واللہ اعلم ۱۲ مترجم ۔ فرمائے ہیں۔(جن میں مریدوں کو مختلف مشائخ کی زیارت سے روکا گیا ہے ۱۲ خوب سمجھ لو۔

اور جاننا جاہئے کہ صاحب ارشاد کی شرط یہ ہے کہ وہ تلقین وارشاد میں اس بات پراعتاد کرے جوتن تعالی اس کے قلب میں القافر مادیں۔پس وہ اپنے پاس رہنے والوں میں سے ہرایک کووہ بات بتلا دے جس کواس کی استعداد قبول کرتی ہو۔

اور جوشخص محض بزرگوں کے اقوال کا مطالعہ کر کے یکساں طور پر ہر شخص کو ہتلا دیا اور سنادیا کرے وہ صاحب ارشاد نہیں ہے کیونکہ وہ اپنے ذوق سے پھنہیں کہتا بلکہ دوسروں کے ذوق کا ناقل ہے۔ اور اس وجہ سے شب معراح میں نماز کی تعداد کے متعلق پچاس سے پانچ تک تخفیف ہوجانے کی درخواست کرنے کے لئے تمام انبیاء میں سے خصوصیت کے ساتھ حضرت موسی علیہ السلام ہی نے بار بارگفتگو کی ( کہ پچاس نمازیں بہت زیادہ ہیں اس میں کمی کی درخواست کیجئے چنانچہ پانچ رہ گئیں ) کیونکہ موسی علیہ السلام اس وقت ان باتوں کو حضور ہے ہے جنانچہ نیا تھے اور اس لئے کہ ان کو بنی اسرائیل کے تجربہ سے اس کا ذوق حاصل ہو چکا تھا تو انہوں نے ذوق و تجربہ کے ساتھ گفتگو فر مائی۔

جبتم یہ بات سمجھ گئے تو اب جانو کہ جنید وغیرہ کے اقوال (واحوال) ہیان کردیناارشاد وتلقین میں داخل نہیں خواہ وہ مرید کی حالت کے مناسب ہوں یانہ ہوں۔ (گر آج کل لوگ اسی کوارشاد وسلوک سمجھتے ہیں)اور بعض مریدشنخ کے پاس جا کراپنے ان بھائیوں سے (جومجلس میں حاضر نہ ہوئے ہوں) یوں کہتے ہیں کہافسوں آج تم سے وہ حکایتیں فوت ہوگئیں جوعقل کوخیرہ بنائے دیتی تھیں۔

اور بیلوگ یوں سجھتے ہیں کہ ہم ان حکایتوں (اور باتوں) کے سننے ہی ہے سالک ہو گئے ،حالانکہ ان کوان باتوں کا ذوق بھی حاصل نہیں ہوا۔ کیونکہ کاملین کی باتوں کائسی قدر ذوق اس شخص کوحاصل ہوتاہے جوان کے درجہ میں ہو (پوراذوق اس کو بھی نہیں ہوتا) کیونکہ دوشخص ایک ذوق میں ( کامل طور پر )متحد نہیں ہو سکتے ۔

اور ہمارے شخ رضی اللہ عنہ نے فرمایا ہے کہ اگر درویش عمرنوح میں ریگتان عالج کے ریت کی شار کے برابرصوفیہ کے کتابوں کا مطالعہ کرے جب بھی وہ محض مطالعہ سے صوفی نہیں ہوسکتا یہاں تک کہ اونٹ سوئی کے ناکہ میں داخل ہوجائے (یعنی بھی نہیں ہوسکتا) اور جس شخص کے دل میں حق تعالیٰ نے ایبا نور نہ ڈالا ہوجس سے وہ حق وباطل میں امتیاز نہ کر سکے وہ اس دروازہ (مشخت میں داخل ہونے ) کے قابل نہیں۔"یا ایھا الذین آمنوا ان تتقوا اللہ یجعل لکم فرقانا" اے ایمان والو! اگرتم اللہ سے ڈرتے رہو گے تو وہ تہارے واسط (حق وباطل میں) تمیز (کرنے کی آوت ) پیدا کردیں گے۔

(پس شخ کوتقوی کا اہتمام کرنا چاہئے اس سے اس کے قلب میں خاص نور
پیدا ہوگا صرف مطالعہ سے پھے نہیں ہوسکا) اور اس کا (بعنی بزرگوں کے اقوال بیان
کرنے پراکتفاکا) تمام تر سبب بیہ ہوتا ہے کہ بعض ناقصین جب زبانہ (دراز) تک
اپنے مشاکح کی صحبت میں رہ چکتے ہیں اور پھر بھی کشود کارنہیں ہوتا اور اجازت
(وخلافت) کے منتظر رہتے ہیں اور اجازت نہیں ملتی توان کو اپنی مشخت کے فوت
ہوجانے کا اندیشہ ہوتا ہے اور ان کی نیت بخیر ہوتی ہے ،مگر وہ ہنوز ناقص ہونے کی وجہ
سے ایسی آفات نفسانیہ میں گھرے ہوئے ہوتے ہیں، جن سے عمو ماکوئی (ناقص) بھی
نہیں نے سکتا جیسا کہ باب آئندہ سے معلوم ہوگا۔

تواب وہ (اپنی مشخت جمانے کے لئے ۱۲) ناقص مریدوں کی تربیت شروع کردیتے ہیں اور مشائخ متقد مین کی کتابوں اور رسالوں کا اختصار کر کے (تصوف میں دو چار کتابیں لکھ مارتے اور)ان کو اپنی طرف منسوب کر لیتے ہیں اور (شاگر دوں) مریدوں کوان کی نقل کا حکم کرتے اور یہ کہتے ہیں کہان پر ہمارا نام لکھ دواور (اس طرح ان کو)اس وہم میں ڈال دیتے ہیں کہ بیسب (مضامین ہماری طرف سے ہیں اوریہ) ہمارا ہی کلام ہے، حالانکہ اتنا کام تو ہرنحوی اور زبان داں کرسکتا ہے اوروہ (مرید)ان کی باتوں کوئن کریہ ہمجھتے ہیں کہ ہمارا شیخ علم وہبی وعلم لدنی سے باتیں کرتا ہے۔

حالانکہ یہ سب باتیں وہی ہیں جوان ناقص مشائخ نے رسالہ قشریہ یا عوارف المعارف وغیرہ (کے مطالعہ) سے یاد کرلی ہیں ، مگر (چونکہ مریدوں اور شاگر دوں کے پاس یہ کتا ہیں نہیں ہیں اس لئے ان کو خبر نہیں ہوتی کہ یہ مضامین شخ نے اپنی طرف سے بیان نہیں کئے ، بلکہ صوفیہ کی کتابوں سے یاد کر لئے ہیں ۱۲) اور اگر مریدوں کے پاس یہ کتا ہیں ہوں بھی تو یہ (ناقص) مشائخ ان کے مطالعہ سے مریدوں کو نہ خودان کے ضرر کے خوف سے بلکہ محض اس لئے منع کر دیتے ہیں کہ مبادا ان کوان مضامین پراطلاع ہوجا وے جو یہ ان کے سامنے بیان کیا کرتے تھے پھر (کتابوں میں بہی مضامین دکھے کہ کروا ان کا اعتقاد شخ سے کم ہوجائے (اور اس کی پوری قلعی کھل جائے)۔

لیس خدا اس شخص پر رتم کرے جو اپنی حالت کو بہچان کر (اپخ نقص کا)
اعتراف کرے، اور شل مشہور میں کہا گیا ہے ''ما هلك امر ؤ عرف قدرہ" کہ وہ شخص
ا بہاں یہ بات یا در کھنے کے قابل ہے کہ بعض مشائخ کی شان یہ ہوتی ہے کہ وہ کتابوں کا مطالعہ بالکل نہیں
کرتے اور محض اپنی فہم ومعرفت سے ایے علوم ومعارف بیان فرماتے ہیں جن کی تا ئیرسلف کے کلام میں بھی
پائی جاتی ہے تو سامعین کوجلدی ہے شخ پر یہ بدگمانی نہ کرنا چاہئے کہ کتابوں کے مطالعہ سے بیلوم بیان کرتا ہے
کیونکہ علوم حقہ میں محقق کے کلام کوسلف سے تو اردو تطابق ضرور ہوگا گواس کو خربھی نہ ہو کہ سلف میں سے بھی کی
نے یہ بات بیان کی ہے۔ پس جس شخ کے متعلق ثابت ہوجائے کہ یہ کتابوں کا مطالعہ نہیں کرتا ان کے علوم کو
سلف کے کلام میں دکھ کرتو ارد پر محمول کرنا چاہئے اور یہ بات اس کے زیادت کمال کی دلیل ہوگی کہ اس کے
علوم سلف میں بھی مقبول ہیں چنا نچ حضرت حاجی صاحب قدس اللہ سرہ واور حضرت سیدی حکیم الامت وامت
برکا تہم کے علوم ای شان کے ہیں کہ یہ حضرات کتابوں میں دکھ کو نہیں بیان فرماتے ہیں ،گرسلف کے کلام سے
ان کے علوم کی تائید ہوتی ہے ہا متر جم

ہلاک نہیں ہوسکتا جواپی قدر کو پیچان لےاور جوصاحب ارشاداییا ہوکہ اگرتمام کتب نقلیہ گم ہو جاویں تو وہ محض کتاب اللہ اور سنت نبویہ سے احکام (سلوک )اور آ داب (طریق) کےاسنباط کم گوت نه رکھتا ہووہ صاحب ارشاد (بنانے کے قابل)نہیں۔ اور جاننا چاہئے کہ عارفین اس بات کو جانتے ہیں کہ حق تعالی رات دن تغیر و تحویل میں ہیں (یعنی قلوب کو بدلتے اور پلٹتے رہتے ہیں ) کیونکہ ہردن نئے حالات پیش آتے رہتے ہیں جن کوحق تعالی ظاہر فرماتے ہیں اسی لئے عارفین شخ طریق کو (محض ) کتابوں سے ارشاد وتلقین کرنے سے منع فرماتے ہیں کیونکہ ہزز مانہ کے لئے نیا طریقه اور نئے آ دمی ہیں ( اور ہرز مانہ کے آ دمیوں کواسی ز مانہ کا طریقہ نافع ہوسکتا ہے نہ کہ پہلاطریقہ ) اور بشر کا کلام اینے مخاطبین کے لئے ان کی موجودہ قابلیت کے لحاظ سے ہوا کرتا ہے (ہرانسان کا کلام ساری مخلوق کے لئے مفید نہیں ہوسکتا۔بس میشان تو کلام الله وکلام رسول ہی کی ہے کہ وہ ساری مخلوق کے لئے کیساں مفید ہوتا ہے ۱۲)۔ پس اب مریدوں کے سامنے ان باتوں کے بیان کرنے سے کیا فائدہ جو کہ جنیداور بایزیداورمعروف کرخی وغیره رضی التُعنهم اینے مریدوں سے ارشادفر مایا کرتے تھے کیونکہ ہرز مانہ میں دلوں کی بیاریاں نٹی نٹی پیدا ہوتی ہیں اس لئے ہرز مانہ کے آ دمیوں کے امراض ان سے پہلے قرن والوں کے امراض سے جدا ہیں ، (جیبا کہ امراض جسمانی بھی ہرزمانہ میں نو بنو پیدا ہوتے جاتے ہیں، چنانچہ اطباء ظاہری مشاہدہ کرتے رہتے ہیں بلکہ ہمارے شیخ رضی اللہ عنہ کا ارشاد ہے کہ ہروفت میں نیامرض پیدا ہوتا ہے بلکہ ہرسانس کی حالت دوسر ہے سانس سے جدا ہے جبیبا کہ اہل اللہ اس کا مشاہرہ کرتے ہیں اور بیمر دان کاملین کا درجہ ہے جو کہاصحاب نفوس قدسیہ ہیں ( وہی اس کا مشاہر ہ لے حضرت سیدی حکیم الامت دام مجد ہم نے بار ہا فرمایا ہے کدا حکام فقہیہ میں تو اجتہا ذختم ہوگیا ہے، مگر دو علوم میں اجتہاد باتی ہے ،ایک علم طب میں دوسرے علم نصوف میں ۔ جو شخص ان میں اجتہاد کی قوت نہ رکھتا ہو اسے طبیب یاشخ بننا حرام ہے۔ ۱۲ مترجم کر سکتے ہیں ) خدا تعالیٰ ان سب سے راضی ہول ، پس بیہ حضرات ہر شخص کواس کے مناسب حصہ دیتے ہیں (سب کوایک لاٹھی سے نہیں ہا نکتے ۱۲)۔

اوروہ یہ بھی پچپان لیتے ہیں کہ ان کے ہاتھ پرکون تو کامیاب ہونے والا ہے اورکون نہیں ،اوروہ اپنے مرید کی (تربیت و) نگہانی اس وقت سے کرتے ہیں جب کہ وہ (ماں باپ کی) پشتوں میں تھا، جیسا کہ ہمارے لیش شخ اپنے شخ کے ساتھ ،اورسیدی شخ محمہ بن ہارون کوسیدی شخ ابرا ہیم دسوتی کے ساتھ ،اورسیدی ابوالسعو دبن ابی العثائر کو سیدی حاتم کے ساتھ اورسیدی شخ عبدالرحیم قاوی کے ساتھ بھی سیدی حاتم کے ساتھ اور سیدی شخ عبدالرحیم قاوی کے ساتھ بھی واقعہ پیش آیا (کہ آخرالذکر نے اول الذکر کی تربیت اس کی پیدائش سے پہلے فر مائی تھی) فدا تعالی ان سب سے راضی ہواس کو سمجھ جاؤ (اور جلدی سے کمال کا دعوی نہ کرو) کیونکہ کاملین کی بیدائش ہوتی ہے جوہم نے ابھی بیان کی ہے ) اور خدائم کو ہدایت کرے اور وہ کی نیدوں کی تربیت کرتا ہے۔

## ایسےالفاظ سے بچیں جن سے دعویٰ وتز کینفس ظاہر ہو

(10) اور درولیش کی بیہ بھی شان ہے کہ الیسے الفاظ سے بچا کرتا ہے جن سے دعوی اور اپنے نفس کا تزکیہ خاہر ہو مثلاً یوں کہنا کہ ہم تو فلاں شخ کی صحبت میں پہنچ کر ہی آ دمی ہوئے ہیں ، اور مثلا بیہ کہنا کہ کشف تو ناقصین کو ہوا کرتا ہے ، کا ملین کو نہیں ہوا کرتا تا کہ ما طیس کو نہیں ہوا کرتا تا کہ ما طیس کو اس وہم میں ڈال دے کہ میں کا مل ہوں اس لئے مجھے کی شے کا کشف تا کہ ما ضرین کو اس وہم میں ڈال دے کہ میں کا مل ہوں اس لئے مجھے کی شے کا کشف فی سے کہتا ہوں کہ حضرت سیدی علیم الامت کو بھی جناب حافظ غلام مرتفی صاحب رحمۃ الله علیہ عبد وب کے ساتھ یہی واقعہ پٹن آیا کہ حضرت حافظ صاحب نے سیدی علیم الامت دام مجد ہم کے والد ما جد سے پہلے کے ساتھ یہی واقعہ پٹن آیا کہ حضرت حافظ صاحب نے سیدی علیم الامت دام مجد ہم کے والد ما جد سے پہلے بی فرمادیا تھا کہ تہماری بی بی کے دولڑ کے پیدا ہوں گان میں سے ایک تو میر اسے اس کا نام اگر فی رکھنا احد صرت سیدی علیم الامت فرماتے تھے کہ مجھ میں جو بعض دفعہ اور دوس آنہمارا ہے اس کا نام اکر علی رکھنا احد صاحب کی نظر کا اثر ہے ۔ فافیم ۱۲ متر جم

نہیں ہوتایا ہوتا ہے اور واقعہ کے مطابق نہیں ہوتا جیسا کہ ناقصین کو بکٹر ت ایسا پیش آتا ہونے کہ ان کو بعض دفعہ کی بات کا کشف ہوتا ہے تو وہ فورا بیان کردیتے ہیں (کہ ایسا ہونے والا ہے) پھر واقعہ اس کے خلاف ہوتا ہے (جس سے صاحب کشف کے جھوٹ بولنے کا شبہ ہوتا ہے 11) مگر وہ اپنی بات میں سیچے ہوتے ہیں ، کیونکہ رات دن محو واثبات بھی ہوتا رہتا ہے (انہوں نے جو پھرد یکھا تھا صحیح دیکھا تھا مگر بعد میں وہ مٹادیا گیا، اس لئے کشف کے خلاف وقوع ہوا، 11) اور حق تعالیٰ پران کے کاموں میں کوئی پابندی نہیں ہے، پس بیناقصین تو یہ بھے ہیں کہ جو پھرہ کم کو کشف سے مشاہد ہوا ہے وہ پابندی نہیں ہے، پس بیناقصین تو یہ بھے ہیں کہ جو پھرہ کم کو کشف سے مشاہد ہوا ہو وہ ابھی تک اپنے حال پر ہے (اور وہاں حق تعالی نے اس کی جگہ دوسرا تھم بدل دیا، جس کی صاحب کشف کو اصلاً خبر نہیں ، 11) اس لئے اوب کی بات بیہ کہ جو پھر کھر شوف ہواس کو صاحب کشف کو اصلاً خبر نہیں ، 11) اس لئے اوب کی بات بیہ کہ جو پھر کھر شوف ہواس کو صاحب کشف کو اصلاً خبر نہیں ، 11) اس لئے اوب کی بات بیہ کہ جو پھر کھر شوف ہواس کو سکوت کے ساتھ فی رکھا جا وے اور جب تک حق تعالی خود نہ ظاہر کریں اس وقت تک یہ جسی اس کو عالم وجود میں ظاہر نہ کریں ، پس اگریہ کشف واقع کے مطابق رہا تو ہو ہی جسی اس کو عالم اختیار کر ہے۔

الغرض اہل کشف کا وجود بہت نا در ہے، علاوہ ازیں عارفین کا اس پراجماع ہے کہ جس شخص کا کھا ناپینا حلال نہ ہوگا ،اس کوخوا طرقلب میں بھی فرق معلوم نہیں ہوسکتا (کہ کون ساخاطر رحمانی ہے اور کون ساملکوتی اور کون ساشیطانی ،۱۲) اور بیہ بات بھی آج کل نا در ہے تو کشف کا تو کیا ہی یو چھنا،خوب سجھ جاؤ۔

#### جوا حیان کرے اس سے صرف اللہ کی خاطر محبت کرے

(۱۲) اور در ویش کی ایک شان میہ کہ جوکوئی اس پراحسان کرے اس سے محض اللہ کی وجہ سے محبت نہ کرے اور اس کا محض اللہ کی وجہ سے محبت نہ کرے اور اس کا ادراک بدون ذوق کے نہیں ہوسکتا اس میں امتیاز کرنا بہت دشوار ہے ( کہ بیم جبت اللہ کی وجہ سے ہے یا احسان کی وجہ سے 1۲) خصوصا جب کم محن کی محبت قلوب میں فطری طور پر

پیدا کی گئی ہے۔خوب سمجھ لو۔

(ف) ایک ادنی بہچان حب للداور حب لاحسان کی ہے ہے کہ جس شخص سے
اللہ واسطے محبت ہوتی ہے وہ اسی وقت تک رہتی ہے جب تک وہ اللہ تعالیٰ کی مرضیات
میں لگا ہوا ہے اور اگروہ کسی وقت معاصی میں مبتلا ہوجائے تو معاوہ محبت سابقہ باقی نہیں
رہتی گوجلدی سے قطع تعلق بھی نہ کرنا چاہئے بلکہ حق دوست کو
اس حالت سے نکالنے کی کوشش کرنا چاہئے مگر اس کی حالت کے بدلتے ہی تہہاری محبت
کارنگ بھی اگر بدل جائے تو سمجھ لو کہ واقعی ہے محبت اللہ واسطے تھی اور اگر اس کی حالت
بدلنے پر بھی تمہاری محبت کارنگ نہ بدلے تو ہے اس کی علامت ہے کہ تمہاری محبت محض
احسان کی وجہ سے تھی اللہ واسطے نہ تھی تا مترجم)

#### مثائخ کےسامنے بتکلف وقار وسکون پیدانہ کرے

(۱۷) اوردرولیش کی بیشان ہے کہ جن مشائخ کا بیمعتقدہ اوران سے شرم وحیا کرتا ہے جب ان کی زیارت کو جاوے تو ان کے سامنے اپنی روزم ہی کا حالت سے زیادہ وقار وسکون اور سر جھکا کر بیٹھنا اختیار نہ کرے کیونکہ وہ شخ جس کی زیارت کو بیہ گیا ہے اگر وہ واقعی درولیش ہے تو وہ تو باطن کو دیکھے گا اعضاء ظاہرہ کو نہ دیکھے گا اللہ من رکز بیٹھنا فضول ہے "المومن ینظر بنورا لله" (اس لئے تمہارااس کے سامنے بن سنور کر بیٹھنا فضول ہے اگر تمہارے باطن میں کچھنیں ہے تو اس ظاہری بناوٹ کی وہ ذراقدر نہ کرے گا اور اگر وہ دنیا داروں میں سے ہے تو اس کی زیارت کرنے والا خدا کے خضب سے ڈرتا رہے کہ اس دنیا دارش کے ساتھ (ظاہری تعظیم اور) دکھلا وے کا برتاؤ کر کے کہیں خدا کا خضب نہ اس پر نازل ہو۔

اورفضیل بن عیاض رضی اللہ عنہ فر ماتے تھے کہا گر کوئی شخص میرے پاس آئے اور میں اس کی وجہ سے اپنی ڈاڑھی ہاتھ سے درست کرنے لگوں تو مجھے اس سے بھی سے اندیشہ ہو گا کہ کہیں میں خدا تعالیٰ کے یہاں منافقوں کے دفتر میں نہ لکھا جاؤں۔ خوب سمجھلو۔

اسی قبیل سے یہ بات بھی ہے کہ اگر درویش کے پاس کوئی معتقدیا مریدایسے وقت میں آئے کہ کسی ایسے کام میں مشغول ہے جوشان بزرگی کے خلاف ہے تواس سے اسی حالت میں ملے ۔ مثلاً مریدیا معتقداس کے پاس ایسے وقت آیا جب کہ یہ نداق کر رہایا بہت بنس رہا تھا تواس کوچاہئے کہ آنے والے کی وجہ سے اپنی حالت کو نہ بدلے بلکہ بدستو رہنسی مذاق کر تا رہے جسیا کہ پہلے سے کررہا تھا یا اگر وہ نہ آتا تو ہنسی مذاق شروع کرتا تواب اس کے آنے کے بعد بھی اس کوابیا ہی کرنا چاہئے ، کیونکہ اس میں نفس بدکی عزت ونا موس پاش پاش ہوتی ہے اور بیاس سے آسان ہے کہ ہنسی مذاق چھوڑ کربن سنور کر بیٹھوا ور ریا کاری اور نفاق میں مبتلا ہو۔

#### الیی حالت کی طلب نه ہوجس سے صرف مخلوق کی نگاہ میں عظمت ہو

(۱۸) اور درولیش کی شان میہ کہ اس کو کسی الی حالت کی طلب نہیں ہوتی جس سے مخلوق کی نگا ہوں میں تو عظمت حاصل نہ ہو جس سے مخلوق کی نگا ہوں میں تو عظمت حاصل ہوا ور خدا کے نز دیک عظمت حاصل نہ ہو جیسے اونی جبے پہننا اور عمامہ باندھنا اور شملہ لئکا نا کیونکہ الی چیزوں کی طلب کرنا قلت معرفت کی دلیل ہے (اگر اس کی معرفت کامل ہوتی تو ہرگز الی طلب نہ کرتا)۔

اسی لئے کاملین نے محلوق سے اپنے مقام کو چھپایا ہے کیونکہ اس جگہ کی حکمت کامقتضی یہی ہے (یعنی دنیا کا) جس میں وہ اس وقت رہتے ہیں اور بیاللہ تعالیٰ کی ان کے حال پرعنایت ہے کہ وہ الی جگہ میں ظاہر ہونانہیں چاہتے جہاں ان کے مولیٰ (نے اپنے کوظا ہز نہیں کیا اسی لئے یہاں اس) کے ساتھ الوہیت میں منازعت ہور ہی ہے اور بیصفات خداوندی کے ساتھ ان کا کمال تحق (اور انتہائے تحلق) ہے کیونکہ ان کا کمولیٰ بیرصفات خداوندی ہے ہجاں ہی اس وقت موجود ہیں تو بیر بھی یہاں مستور ہی رہنا

چاہتے ہیں ۱۲) اس کے وہ عام لوگوں کے سامنے اسی ظاہری عبادات کے طریقہ پر چلتے رہے ہیں جس پر چلنے سے عادۃ انسان بزرگ اور عبادت گذار مشہور نہیں ہوتا اور کرامات وخوارق عادات کو چھپائے رکھتے ہیں پس ان کو وہی پہچان سکتا ہے جوان کے مقام پر پہنچا ہوا ہو وہ خدا تعالیٰ کے خاص محبوب اور چھپی ہوئی دلہن ہیں جو خدا کے سواکسی پر نظر نہیں رکھتے اور نہ اس کی محبت بھی ان سے منقطع ہوتی ہے۔

اور (عزیز من!) بھلا یہ کہاں اوروہ لوگ کہاں جوشہرت کے طالب ہیں جو کبھی حصار کے اندر بیٹھتے ہیں بھی چلہ کشی کرتے ہیں اوروہ اساء پڑھتے ہیں جن کے ذریعہ سے جنوں کو تا بع بنالیں تا کہ وہ مخلوق کے چہروں کوان کی طرف (مسخر کرکے) پھیردیں کسی اور کی طرف لوگ ماکل نہ ہوں اوریہ حالت کم س شخص کو خدا تعالیٰ سے دور ہی کرتی رہے گی اور اس کے خضب ہی کو بڑھائے گی۔

# صرف تعمیل تھم خداوندی کے لئے اپنے باز وکو جھکا ہوار کھے

(19) اور درویش کی شان بیہ کہ مسلمان کے سامنے محض تغیل تھم خداوندی کے لئے اپنے باز وکو جھکا ہوار کھے کسی اور علت کی وجہ سے نہیں مثلاً بیکہ ایسا کرنے سے اس کو حسن خاتی اور تہذیب اخلاق کی طرف منسوب کیا جائے اور یوں کہا جائے گا کہ بیہ رسول اللہ ﷺ کا خلاق سے تخلق ہے اور بیکہ اس کانفس مرچ کا ہے اور بیشیخت و تربیت مسول اللہ ﷺ کا خلاق سے تخلق ہے اور بیکہ اس کانفس مرچ کا ہے اور بیشیخت و تربیت اس عزیز من! ان چار نبروں میں غور کر واور پھر دیکھو کہ اس طرز کے مشائح آج کل کون ہیں المحمد للہ ہم نے اپنے مشائح کوائی رنگ پر پایا ہے وہ کی آنے جانے والوں کی وجہ سے اپنے معمولات اور حالات میں تغیر نہیں کرتے اور نہ الی حالت بناتے ہیں جس سے شہرت حاصل ہو۔ اور عملیات و نقش وغیرہ سے تو ان کو طبعاً احر از ہے اور اعمال تنخیر سے تو نفرت و کر اہت ہے اور جنات کے تابع کرنے کوشر عاحرام سجھتے ہیں طبعاً احر از ہے اور اعمال تخیر سے تو نفرت و کر اہت ہے اور جنات کے تابع کرنے کوشر عاحرام سجھتے ہیں حضرت سیدی تھیم الامت فرماتے ہیں کہ عملیات میں زیادہ مشغول ہونے سے نبیت ضعیف اور بعض و فعہ سلب ہو جاتی ہے۔ نعوذ باللہ منہ امتر جم ۔

مریدین کا اہل ہے کیونکہ ہے بھی اپنے نفس کی اصلاح اور اس کے علاج (سے فارغ موقی یہ بی کی فرع ہے اور اس کے سوا (کوئی اور غرض بھی مقصود نہ ہو )اس کوخوب مجھ لو۔

پس درویش کو اپنے مریدوں کے ساتھ گفتگوئے شیریں ان کی مصلحت کی دجہ سے نہ کرنا چاہئے مثلًا اس خوف سے نرم گفتگو نہ کرے کہ (سخت گفتگو کرنے سے ) یہ ہمارے پاس سے بھاگ جا کیں گخصوصاً جب کہ وہ اس کو بچھ نفع بھی پہنچاتے ہوں مثلًا کھانے پینے اور لباس وغیرہ میں اس کی امداد کرتے ہوں وغیرہ وغیرہ۔

کیونکہ آج کل زیادہ تر درویشوں کی خوراک لوگوں ہی کے ذمہ ہے بجزاس شخص کے جوابی ہاتھ سے کما کر کھا تا ہوا درایسے بہت کم ہیں پس آج کل درویشوں کے ہاتھ میں جو پچھ بھی ہے وہ زیادہ تر لوگوں کے صدقات اور میل کچیل اور ہدایا ہی ہیں "نسال الله العافیه" توایسے درویش پرواجب ہے کہ وہ ہمیشہ تی کے ساتھ چاتار ہے اور اتباع جی کا ہرامر میں لحاظ رکھے اپنے نفسانی حظوظ کا اتباع نہ کرے (اور اپنے مریدوں کے ساتھ وہ برتاؤ کرے جو ان کے لئے مفید ومصلحت ہے اس میں اپنی اغراض کا لحاظ نہ کرے کہ اگر ہم ان سے ایسا برتاؤ کریں گے تو یہ ہم کو ہدیہ دینا اور ہمارے یاس آنا چھوڑ دیں گے۔

پس مریدوں کوطریق سلوک کی ترغیب صرف اللہ اوراس کے رسول کی محبت کے لئے دینا چاہئے اور کسی غرض کے لئے نہیں اوراس کی علامت میہ ہے کہ اگر کوئی مرید کسی دوسرے ہم عصر سے بیعت ہونے میں اس سے مشورہ کرے تو اس کو اسی طرح لیق کی رغبت دلاتا ہے جب کہ وہ خوداس سے بیعت ہونا چاہے۔

بیعت ہونا چاہے۔

مگر ناقصین کی غالب حالت بیہ ہے کہ جب کوئی ان سے کسی دوسرے بزرگ سے بیعت ہونے میں مشورہ کرتا ہے تواسے یوں کہتے ہیں کہتم تو بہت اچھی حالت میں ہوتم کو کسی شخ کی ضرورت نہیں ، کیونکہ تم فرائض کوادا کرتے اور قر آن کی تلاوت کرتے ہواور ملم میں مشغول ہواور (اس کے سوااور ) کیامقصود ہے؟

اور جب کوئی خودان سے ہی بیعت ہونا چاہے تواس کے برعکس باتیں کرتے ہیں اور جب کوئی خودان سے ہی بیعت ہونا چاہے تواس کے برعکس باتیں کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ اس طریق میں بہت امراض (اور مشکلات ہیں اور بندہ کے لئے کسی شخ کا دامن پکڑنا ضروری ہے اور اس وقت اس سے یوں کہتے ہیں کہ تمہارے اندر سارے عیب موجود ہیں اس لئے تم کو ضرور بیعت ہونا چاہے ۱۳) اس کو سمجھ جاؤ کیونکہ اللہ تعالیٰ تمہاری گھات میں ہیں (وہ ظاہر وباطن کو خوب دیکھ رہے ہیں ۱۲)۔

### ا پیے معمولات ووظا ئف کے وقت لوگوں کی آمد ورفت سے خوش نہ ہو

(۲۰) اور درولیش کی شان یہ ہے کہ اپنے وظیفہ اور معمولات کے وقت میں لوگوں کی آمد ورفت سے خوش نہ ہوجن میں لوگوں کی آمد ورفت سے خوش نہ ہوجن میں لوگوں کے آنے سے نفس کوقوت حاصل ہوتی ہے بلکہ درولیش پر واجب ہے کہ وہ اس کی خوا ہش کیا کرے ۔ کہ کسی ایک شخص کے دل میں بھی میری تعظیم و تکریم (کا خیال) نہ پیدا ہو۔

اور (عزیز من!) گم نامی ایک بڑی نعت ہے مگر ہر شخص اس نعت سے انکار کرتا ہے اور ہمارے شخ رضی اللہ عنہ نے اپنے رسالہ میں فر مایا ہے کہ اپنے بھائیوں کی زیارت کے لئے تم ان کے آنے سے پہلے خود ہی جایا کرو۔اس کو سمجھ جاؤ۔

## ا پنی باطنی حالت و مخفی واردات کو چھپائے

ن اوردرولیش کی شان میہ کہ اپنی باطنی حالت اور مخفی واردات کو جہال کی ہوسکے چھپائے اور خشوع کی صورت اور بدن میں لرزہ پڑنے اور شانوں کے باہم ملانے اور سر جھکانے سے مزانہ لے، بلکہ ان حالات کے ساتھ مزالینے سے بہت احتراز کرے گریہ کہ مغلوب (الحال) ہو (تو مضا کھنہیں) اور وہ بھی جہاں تک ہوسکے اس

حالت کوروکرے کیونکہ جس شخص سے باوجود قدرت اخفاء کے بیدامور ظاہر ہو جا کیں اس کی الیمی مثال ہے جیسے کوئی شخض ہیت الخلاء میں ستر کھولے ہوئے بیٹھ جائے اور باوجود قدرت کے دروازہ بندنہ کرے تواس پر ہرشخص جوبھی اس کو (اس حال میں) دکھے گالعنت ہی کرے گا۔

اور حضرت عمر بن خطاب رضی الله عنه نے ایک شخص کودیکھا جونماز میں شانے ملائے ہوئے کھڑا تھا تو آپ نے اس کے درہ مارااور فرمایا تیراناس ہوخشوع تو دل میں ہے (پھر تو شانے ملاکر جسم سے اس کو کیوں ظاہر کرتا ہے؟) پس ان باتوں سے احتراز کرنا چاہیے اورا گر کسی کو اس حال میں دیکھوتو اس کو ریا کاری پرمحمول کرنے سے بچنا حیا ہے۔واللہ یتولی ہداك و هویتو لی الصالحین ۔

## ایخ دوستول کی مصالح پرنظرر کھے

(۲۲) اور درولیش کی شان بیہ ہے کہ اپنے دوستوں کی مصالح پرنظرر کھے اور ان کوکوئی پیشہ اور دست کاری اختیار کرنے کا حکم کرے اور محض ولیمہ وغیرہ کی دعوتوں پر قانع بنا کر انہیں معطل نہ کرے اگر چہوہ اس کی درخواست بھی کریں ، کیونکہ وہ ناقص ہیں ، اپنی مصلحت کوخو دنہیں سمجھ سکتے۔

اور (یادر کھوکہ ) جوساعت انسان پرالی گذرتی ہے جس میں وہ کسی پیشہ میں مشغول ہو جس ہے اس کواور اس کے اہل وعیال کونفع حاصل ہوتا ہے وہ ثیخ کے ساتھ ہزار ولیموں میں حاضر ہونے سے بہتر ہے جن کی حاضری اس پر واجب نہیں۔

اس طرح درولیش کومناسب نہیں کہ مریدوں سے اپنی مجلس میں شریک ہونے کا عہد لے کیونکہ بیقلت ادب ہے اور اس کے جاہل ہونے کی دلیل ہے کیونکہ اجتماع وافتر اق کے اوقات مقدر ہو چکے ہیں پس ادب سے ہے کہ ( مرید وں سے کسی خاص وقت کی حاضری پر) عہد نہ لیا جائے (ممکن ہے کہ اس وقت تقدیر میں ملاقات نہ ہوتو اس عہد سے تم تقدیر کا مقابلہ کرنا چاہتے ہوا ا) اور جومقدر ہو چکا ہے وہ ضرور ہو کرر ہے گا اور عارفین نے فرمایا ہے: من لاینفع لحظہ لاینفع قولہ۔جس کی توجہ نافع نہیں اس کی باتیں بھی نفع نہیں دے شتیں۔ پس عارف وہ ہے جولوگوں کو ان کے کاروہار کی مشخولی ہی میں سلوک طے کرا دے۔

اور میں نے عالم خیال میں درویشوں کی ایک جماعت کودیکھا کہ وہ اپنے اعمال صالحہ بہاڑوں کے مکڑوں کی صورت میں ان سے دور تھا اور اعمال صالحہ بہاڑوں کے مکڑوں کی صورت میں ان سے دور تھا دران کے ساتھ بجز گناہوں کے پچھنہ تھا۔ میں نے ان سے پوچھا کہ تمہارے اعمال صالحہ تم سے الگ کیوں ہیں؟ کہاان کوان لوگوں نے لے لیا جن کے لقمے (اور ہرایا) ہم دنیا میں کھایا کے کرتے تھے کیونکہ ان کے لقموں سے جن طاعات کی قوت ہم کو حاصل ہوئی تھی اس قوت کا ثواب انہی کوئل گیا ہے۔

اس لئے شارع نے ہاتھ سے کام کر کے کھانے کی رغبت ولائی ہے اور عارفین رضی الله عنہم بھی ہمیشہ اس کی رغبت دیتے ،اورحتی الامکان دوسروں کا مال کھانے سے احتر از کی تاکید کرتے رہے ہیں۔

ا المحمد الله ہمارے مشائخ اسی قدم پر ہیں کہ اپنے مریدوں کو ترک ملازمت و ترک تعلقات کا امر نہیں کرتے ، بلکہ دنیوی ضروریات میں مشغول رکھ کرسلوک طے کراتے ہیں۔ حضرت تکیم الامت اور سیدی مولا نا خلیل احمد صاحب دامت برکا تہما کے بعض خلفاء مشغول تجارت ہیں اور بعض سرکاری جائز ملازمتوں میں لگے ہوئے ہیں اور اس کے ساتھ ہی ان کا سلوک بھی کا مل ہوگیا تا امتر جم ۔

ع سیحالت غالبًا ان لوگوں کی دکھلائی گئی ہے جو تلوق کی امداد کے بھروسے پرکسب کوترک کردیتے ہیں جیسا کہ مدارس اور خانقا ہوں کے اوقاف کی آمدنی پر بعض لوگ تارک کسب ہو کر علم اور سلوک کو حاصل کرتے ہیں اور اگر کوئی شخص شغل علم کے ساتھ کسب پر قادر نہ ہوا ور جو محض خدا پر نظر کر کے متوکل ہواس کا بیرحال نہ ہوگا گو اس کو جدید دینے سے بھی مہدی کو ثواب ملتا ہے ، مگروہ اس کے اعمال کا سارا ثواب نہیں لے سکتا۔ اور بیتا ویل کرنے کی اس وقت ضرورت ہے جب کہ اس کشف کو شیح کا نا جائے ور نہ ہم کواس کی صحت میس کلام ہے کیونکہ

اور میرے داداعلی شعراوی رضی الله عندانل ورع میں سے تھے یہاں تک کہ وہ بھینس کا دود ہے بھی نہ پیتے تھے کیونکہ وہ اکثر اپنے مالک ہی کا مال کھانے پراکتھا نہیں کرتی اسی طرح ان کبوتر وں کا گوشت بھی نہ کھاتے تھے جولوگوں کے کھیتوں سے دانہ چگ لیتے ہیں اور جب وہ آٹا بیسا کرتے تو (پنچے کے ) پاٹ کواٹھا کرآئے سے اچھی طرح صاف کرلیا کرتے جو اکثر اس میں لگا رہتا ہے اور (اس کے بعد) اسے دھویا کرتے بھر آٹا پیسے تھے اور آخر میں وہ شہد کھانے سے بھی تو قف کرنے لگے تھے کیونکہ شہد کی کھی لوگوں کے مملوکہ پھولوں کو چوستی ہے۔

اورایک شخص امام حسن بھری رضی اللہ عنہ کے پاس ورع (وتقوی) سکھنے کے لئے آیا تو انہوں نے فرمایا کہ بھائی میں اس قابل نہیں ہوں کہ مجھ سے ورع سکھا جائے کیونکہ میں نے سلاطین کے مال کھائے ہیں (جوشبہ سے خالی نہیں) لیکن تم کوفہ کے فلاں شخص کے پاس چلے جاؤجوا پنے کھیت میں رہتا ہے اور اس کے پاس چھھ گائے ہیل بھی ہیں جن کواس بنا رکھا ہے ہیں جن کواس بنا رکھا ہے اور وہیں ان کے پانی پینے کے لئے کنواں بنا رکھا ہے اور کھانے کے لئے کھوسہ جمع کررکھا ہے۔

یشخص کوفہ پہنچا تو ان بزرگ کواس حالت پر پایا جو حسن بھری رضی اللہ عنہ نے فر مائی تھی ۔ انہوں نے اس سے بوچھا کہ تمہارا (میرے یاس آنے سے) کیامقصود (بقیہ حاشیہ صفح گرشتہ) احادیث سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ اگر کسی کی اعانت سے دوسرا آدی اعمال صالحہ کر ہوتا جا تا ہے کہ اگر کسی کی اعانت سے دوسرا آدی اعمال صالحہ کر ہوتا ہے کہ ابر ثواب ملتا ہے ، ولا یہ نقص من احود هم شعی۔ (۱) یعن عمل کرنے والوں کا ثواب اس سے کم نہیں ہوتا۔

پس یا تو یہ کشف درست نہیں اور کشف میں غلطی ہوجانا ممکن ہے یا ان لوگوں کے اعمال صالح کمی اور وجہ ہے بھی ان ہے الگ ہوئے ہوں گے جس کا ذکر نہیں کیا گیا صرف ایک سبب بتلا دیا گیا باقی اس میں شک نہیں کہ جس میں توت توکل کامل نہ ہواس کوکسب ضرور کرنا چا ہے ۱۲ مترجم ۔

(۱) و میکهی منداحد، ج: ۲۲، ص: ۳۲۲ ومصنف ابن الی شبیة ، ج: ۳، ص: ۱۰۹ مرتب

ہے؟ کہا میں آپ سے درع (اور تقوی) سیصنے آیا ہوں ۔ پوچھا تمہیں کس نے بھیجا ہے؟ کہا حسن بھری نے فر مایا اللہ تعالیٰ میر ہے بھائی حسن کی مغفرت فر مائے ان کومیری کہا حالت معلوم ہے مگر اب وہ حالت بدل گئی۔ آنے والے شخص نے پوچھا کہ حالت بدل گئی۔ آنے والے شخص نے پوچھا کہ حالت بدلنے کا سبب کیا ہوا۔ فر مایا میں نماز پڑھنے میں اپنے بیلوں سے غافل ہوگیا تو وہ میر کے کھیت میں چلے گئے اور اس حالت میں لوٹے کہ ان میر کھیت سے نکل کر پڑوی کے کھیت میں چلے گئے اور اس حالت میں لوٹے کہ ان کے پیروں میں (دوسرے کھیت کی )مٹی میں مل کے پیروں میں (دوسرے کھیت کی )مٹی میں طور کے پیروں میں اس قابل نہیں رہا کہ جمھ سے ورع سیکھا جائے (کیونکہ آج کل میں خود ہی مشتبہ ال کھار ہا ہوں )تم میر سے سوائی اور کے پاس جاؤ۔

ا ان بزرگ نے جو وجہ شبہ کی بیان کی ہے شرعا میر سی کے تنہیں۔ کیونکہ بیلوں کے بیر میں جومٹی لگ جائے وہ بے حقیقت چیز ہے جس کی کوئی قیمت نہیں ، اور فقہاء نے ایسی بے حقیقت چیز وں سے شبہ کرنے والوں کے لئے تعزیر کا تھا ما معانی جائے میں میں میں میں میں کا معاوضہ دید ہے ہے تھی شبہ زائل ہوسکتا تھا یا معانی جاہ لیتے ۔ پس یا تو بید کا بیت مال ہے جو جمت نہیں۔ یا تو بید کا بیت کا غلبہ حال ہے جو جمت نہیں۔

ای طرح اس سے پہلے جو بعض بزرگوں کا شہد سے یا کبوتر کے گوشت سے احتیاط کرنا نہ کور ہے اس کو بھی غلبہ حال پرمحمول کرنا چاہئے ۔ان کو غلط تو نہیں کہہ سکتے کیونکہ خود حضرت مصنف اس کے بلاواسطہ راوی ہیں، مگر شرعامحض اس وجہ سے کہ کبوتر اور شہد کی تھی لوگوں کی مزر وعہ زمین یا مملوک چھولوں کو چکتے اور چوستے ہیں گوشت یا شہد میں کوئی شبہ پیدائہیں ہوتا اس لئے تا ویل کرنا ضرروی ہے۔

الی ہی حکایات نے عوام کے ذہن میں حلال روزی کو دشوار ومحال بنا رکھا ہے اس لئے اب وہ قطعی حرام کی بھی پرواہ نہیں کرتے پس بھے لیمنا چاہئے کہ حلال شرعی کا ملنا محال یا دشوار ہر گرنہیں اور جن حکایات سے ایسا شبہ ہوتا ہے یا تو واعظوں کی گھڑی ہوئی ہیں جیسا کہ حکایات اخیرہ میں احتال ہے اور علامہ کا اس کو بیان کردینا اس لئے جمت نہیں کہ صوفیہ پرحسن طن غالب ہوتا ہے یا وہ کسی شخص کے غلبہ حال کی حکایات ہیں اور غلبہ حال کی تقلید جا تر نہیں گو مغلوب الحال کو برا بھی نہ کہنا چاہئے کیونکہ وہ معذور ہے ۱۲ متر جم۔

حضرات فقراءرضی الله عنهم ایسے ہی ہوا کرتے تھے (کہ ہمیشہ اپنے نفس کو متہم سمجھتے اور کمال ورع کا دعوی نہ کرتے تھے ) اس کو سمجھے جا وَاورلوگوں کے کھانے اور مال تم سمجھتے اور کمال ورع کا دعوی نہ کرتے تھے ) اس کو سمجھے جا وَاورلوگوں کے کھانے اور مال تم سے جھا ہوا میں اس کھانے سے بچا رہا اور بیر مال میرے پاس نہ آیا ) اور بھی اس شے برغم نہ کر وجو تمہمارے پاس نہ آئے والله یتو لی ھداك و ھو يتو لی الصالحين 0

#### ا پنااوراپنے دوستوں کا خیرخواہ ہونا چاہئے

(۲۳) اور درولیش کی شان میہ ہے کہ وہ اپنا اور اپنے دوستوں کا خیر خواہ ہو بدون کسی قصداور دعوے کے اور بغیراس کے کہ اپنے آپ کوان سے بڑا سمجھے بشرطیکہ میہ خیر خواہی اس کواپنے اخلاق اور دسائس نفس کے علاج سے نہ روک دے کیونکہ بزرگوں کا ارشاد ہے کہ بیار کا لوگوں کو دوابتلا نا بہت ہی نازیبا ہے اور اس سے ان کامقصود میہ ہے کہ اپنے عیوب (کے علاج) سے خفلت نہ ہونا چاہئے ور نہ دوسروں کو امر بالمعروف کرنا تو (ہر حال میں) انسان پرواجب ہے، چاہے وہ خود بھی اس گناہ کا مرتکب ہوجس سے دوسروں کومنع کر رہا ہے۔

پس (انسان کو چاہئے کہ )اپنے آپ کو بھی امر بالمعروف اور نہی عن المئکر کرتارہے ۔اور دوسروں کو بھی امر بالمعروف و نہی عن المئکر کرتا رہے اگران میں سے ایک میں کوتا ہی ہوجاوے تواس سے دوسراتھم ساقط نہ ہوجاوے گا۔اس کوخوب سمجھلو۔

## غیر کامل شخ ہمیشہ حالت موجودہ کی مخالف حالت کو بہتر سمجھتار ہے

(۲۴) اور درویش کی شان بہ ہے کہ جب وہ قابلیت (بقدرضرورت) سے پہلے مشخت اور تلقین ذکر میں کچنس جاوے تواس کو چاہئے کہ اپنے لئے ہمیشہ حالت موجودہ کی مخالف حالت کو بہتر سمجھتا رہے تا کہ اس حالت کی طرف اس کانفس مائل نہ ہوجائے پھر ہلاک ہوجائے گا ، کیونکہ بیر (ابھی تک) حظ نفس کوغیر حظ نفس سے ممتاز کرنے کی قابلیت نہیں رکھتا (اس لئے اس کو بھی اپنی حالت موجودہ پرمطمئن نہ ہونا چاہئے ممکن ہےاس میں حظائنس ملا ہوا ہو)۔

پس اگرلوگوں کو کلمہ تو حید (لینی ذکر نفی اثبات) کی تلقین کر ہے تو یوں سمجھے میر ا تلقین نہ کرنا بہتر تھا ،اور میں تو اس قابل ہوں کہ کوئی دوسرا مجھے کلمہ تو حید تلقین کر ہے اگر چہ مقدر یہی ہے (کہ میں دوسروں کو تلقین کروں) کیونکہ ہم تقدیر پر ایمان تو رکھتے ہیں گراس سے (اپنے فعل کے حسن پر) استدلال نہیں کرتے (لیعیٰ یہ بات ضرور نہیں کہ جو بات جس کے لئے مقدر ہووہ اس کے حق میں خیر ہی ہو بلکہ بعض دفعہ شربھی ہوتی ہے) اور یہ (اپنی نا قابلیت کا اعتقاد) اس لئے ضروری ہے کہ ہماری تلقین کا کمتر نافع ہونا اور اس کا صبح تا عدہ پر مبنی نہ ہونا مشاہر ہے کیونکہ قوم (صوفیہ) کے نزد کیے تلقین ذکر کے قابل وہی مرید ہوتا ہے جس کے نفس کی دنیوی اور اخروی سب خواہشیں فنا ہو چکی ہوں یہ شرط ہے ان کے نزدیک (گرآج کل بہت سے مرید اس سے پہلے ہی شخ بن جاتے ہیں)

اور ظاہر ہے کہ آج کل عوام کے نزدیک جو کہ تعلیم سلوک دینے والے شخ کے رہیہ ہے ناواقف ہیں کسی کا تلقین ذکر کرنااس کی علامت ہے کہ بیہ تلقین کرنے والا ولی اللہ لیے اوراس میں جن آفات کا سامنا ہے وہ خفی نہیں ہیں ۔ کہ بجز معدود سے چند کے ان سے کوئی نہیں ہی حکتا ۔ پس جوشخص (قابلیت بقدر ضرورت کے بغیر) لوگوں کو ربیعت و) تلقین کرتا ہو۔ اس کو چا ہے کہ اس (حالت) کو حق تعالیٰ کی طرف سے اپنے اہتلا سمجھے اورا پنے آپ کو (بزرگوں کا) نقال در نقا

کوبھی سمجھائے کہ اللہ تعالیٰ سے میرے لئے اس منصب سے خلاصی ملنے کی وعاکریں اگر اس نے ایسا کیا تو بیالبتہ اس کی ولیل ہوگی کہ اس کواس (مشیخت) سے بچی کراہت ہے۔
اور اگر خلوت وگوشینی اختیار کرے تو بیہ سمجھے کہ گوشہ شینی چھوڑ وینا اور لوگوں سے ملنا ملانا میرے لئے اچھا ہے اگر چہ اس کو خلوت سے نفع بھی ہوتا ہو کیونکہ بعض بزرگوں کے نزویک خلوت کی بھی پچھاصل ہے کیونکہ وہ مخلوق سے بھاگنے میں اپنے نفس کے لئے راحت اور مشاہدہ خلق میں تنگی اور پریشانی پاتے ہیں۔اور اگروہ ہرمخلوق میں ذات حق کا مشاہدہ کرتے تو اس سے ہرگز نہ بھاگتے اور (باوجود اختلاط کے )خود ہروقت خلوت میں رہتے ۔ کیونکہ جو شخص اس امر کا مشاہدہ کرتا ہو کہ اللہ تعالی ہر چیز کے ساتھ ہواور باطن سے کیونکر بھاگ سکتا ہے اور مردوہ ہی ہے جو اپنے جسم سے خلق کے ساتھ ہواور باطن سے حق کے ساتھ ہواور باطن سے حق کے ساتھ ہوا۔

اور خبر دار خلوت کی مشروعیت (اور ضرورت) پر حضور ﷺ کے عار حرا میں خلوت گزیں ہونے سے استدلال نہ کرنا کہ بی قلت ادب ہے کیونکہ ان امور کو بجزان کاملین کے جوانبیاء کے وارث ہیں جوخواہش (نفس) سے نکل چکے ہیں اور مقام تو بہ میں راسخ القدم ہیں ادر کوئی نہیں سمجھ سکتا۔خوب سمجھ لو۔

اورجاننا چاہئے کہ خلوت کوریاضت کے ساتھ سلوک طے کرنا مشائخ کی ایک

ا خلوت سے مراد چلہ شی ہے جس میں کی ہے کی وقت بھی ملنانہیں ہوتا۔ جیسا کہ بعض اہل ریاضت سے منقول ہے کہ وہ مہینوں اور برسوں تک کی پہاڑیا غار میں خلوت گزیں رہے اور کی ہے نہ ملتے تھے۔ بیطریقہ سلسلہ امداد یہ کے مشائ نے نے بھی پندنہیں کیا جیسا کہ علامہ شعرانی کے مشائ نے نے پندنہیں کیا۔ باتی دن رات میں ہے کوئی خاص وقت خلوت کے لئے مقرر کرنا ہرسا لک کو ضرور ہی ہے کہ بدون اس کے ذکر کارسوخ قلب میں نہیں ہوتا اور بعدرسوخ کے بھی اس کی بقاء کے لئے خلوت کا کوئی وقت ضرور ہونا چاہئے اور اس کے علاوہ بقیداوقات ملئے ملانے اور ارشاد و تلقین یا تخصیل معاش کے لئے ہونا چاہئے اور ان میں بھی زبان وقلب کو مشغول ذکر رکھے ، علامہ جس خلوت کی نفی کر رہے ہیں وہ پہلی صورت ہے اور دوسری صورت کی نفی ان کے مشغول ذکر رکھے ، علامہ جس خلوت کی نفی کر رہے ہیں وہ پہلی صورت ہے اور دوسری صورت کی نفی ان کے کلام ہے نہیں ہوتی بلکہ بھض مقابات سے تا ئیر ہوتی ہے ۱۲ متر جم ۔

جماعت کا طریقہ ہے مگریہ ہمارے مشائخ کا طریقہ نہیں ۔ کیونکہ وہ اللہ تعالیٰ سے ہر حالت میں راضی ہیں جس حالت میں بھی وہ رکھیں اور ان کوکسی مقام یا حال پر نظر اور التفات نہیں جس کے حصول کا انہیں انتظار واشتیاق ہو۔خوب سمجھلو۔

اور جاننا چاہئے کہ خلوت سے اگریہ مقصود ہے کہ اغیار پر نظر نہ پڑے تو اغیار تو خلوت نشین کے ساتھ ساتھ ہیں کیونکہ وہ اپنے آپ کوتو دیکھے گا۔ نیز دیوار اور چھت اور فرش اور لوٹا اور کھانے پینے کی چیزیں بھی دیکھے گا۔ تو جس چیز سے وہ بھا گیا ہے وہ تو اس کی ذات سے لگی ہوئی ہے جدائی نہیں ہوسکتی پھر وہ خلوت میں کہاں رہا۔

دوسرے (اگراس کی ضرورت ہے بھی تو مبتدی ومتوسط کو ہے اور جواپنے کو شخ کامل سمجھتا ہواس کو چلہ کشی کی کیا ضرورت ہے کیونکہ ) شخ کامل کو مشاہدہ خلق میں حق تعالیٰ سے مفارقت کا اندیشہ نہیں ہوا کرتا ۔ تا کہ مخلوق سے میل جول کی قوت حاصل کرنے کے لئے خلوت اختیار کرنے کی ضرورت ہوتو اب اس کاعمل اپنے دعوے کے خلاف ہوگیا۔

تیسرے یہ جتنے خلوت کے مدعی ہیں۔ان میں زیادہ وہ ہیں جواپے نفس کے ساتھ ہیں خدا کے ساتھ خلوت ( کاملہ بلا واسطہ) ہرز مانہ ساتھ ہیں خدا کے ساتھ خلوت ( کاملہ بلا واسطہ) ہرز مانہ میں ایک شخص کے سواکس کو حاصل نہیں ہوتی اور وہ قطب غوث ہے (جس کو قطب الا قطاب بھی کہتے ہیں) تمام مخلوق میں اسی کے ساتھ حق تعالیٰ منفر داور ختلی ہوتے ہیں اور جب اس کا جسم منور ( دنیا ہے ) جدا ہو جاتا ہے توحق تعالیٰ کا تعلق کسی اور شخص کے ساتھ قائم ہو جاتا ہے۔

غرض ایک زمانہ میں دو شخصوں کے ساتھ حق تعالیٰ کو بلا واسط تعلق نہیں ہوتا۔ اور بیے خلوت (الہیہ) ان علوم اسرار میں سے ہے جن کی اشاعت نہیں کی جاسکتی (بلکہ اس کا ادراک ذوق سے ہوتا ہے)اور کتاب وسنت میں اس مضمون کا ثبوت موجود ہے، مگر آبجز اہل اللہ اور خاص مقربین کے اور کوئی اس کونہیں سمجھ سکتا ۔ یہ ہمارے شخ

رضی الله عنه وارضاه کاارشاد ہے۔

اور جانا چاہئے کہ ہماری اس تقریر گذشتہ میں ان لوگوں پر انکار (واعتراض نہیں ہے جو خلوت اختیار کرتے ہیں۔ کیونکہ بعض صوفیہ کے بزد کی بیطریقہ بھی مشروع ہے بلکہ مرادیہ ہے کہ سالک کواپنی کی حالت کی طرف النقات ومیلان مناسب نہیں کہ اس میں اس کی ہلاکت ہے (پس اہل خلوت کواپنی اس حالت سے مطمئن نہ ہونا چاہئے کہ ہم کی سے نہیں ملتے۔ اور ہر وقت خدا تعالی کی طرف متوجہ ہیں۔ تو ہماری بی حالت بہت اچھی ہے) حالا نکہ بھی کوئی شخص دور در از شہریا کسی دور جگہ سے کسی ضروری کام کے لئے آتا ہے تو وہ شخ (کے خلوت نشین ہونے کی وجہ سے اس) تک پہو نچنے پر قدرت نہیں پاتا۔ اور بیہ ہت بڑی قباحت ہے جو خلوت پر مرتب ہوتی ہے کیونکہ اس میں آنے جانے والوں پراپنی عزت (وشوکت) قائم ہوتی ہے اور جب وہ شخ سے ملنے کے لئے آتے اور اس کوخلوت گزیں پاتے ہیں تو (رنج وخصہ کی وجہ سے ) یوں چاہتے ہیں کہ شخ آتے اور اس کوخلوت گزیں پاتے ہیں تو (رنج وخصہ کی وجہ سے ) یوں چاہتے ہیں کہ شخ کو (ججرہ سے ) باہر نکال دیں اور اہل اللہ کے نزدیک یہی ایک مصیبت کمہت کافی ہے کونہ امتیا نہ ہوتا اور لوگوں پراپی شان ظاہر ہوتی ہے)۔

ا حضرت محکیم الامت دام مجد ہم فرماتے تھے کہ میں نے ایک د فعد ارادہ کیا تھا کہ جنگل میں جاکر رہوں کیونکہ اختلاط ہے وحشت ہوتی تھی۔ اور لوگ وقت بہت ضائع کرتے تھے میں نے حضرت مولانا گنگوہی قد ک اللہ مرہ سے بذر لیو تحریح بیر خیال ظاہر کیا جواب میں تحریفر مایا کہ ہمارے ہزرگوں کا بیرطر یقت نہیں اور جواس سے مقصود ہے وہ اس طرح حاصل بھی نہ ہوگا بلکہ اس وقت مخلوق کا اور زیادہ ہجوم ہوگا کیونکہ ایے شخص کی شہرت زیادہ ہوتی ہے، لوگ بیجھتے ہیں کہ بیتو بہت ہی بہو نے ہوئے تارک الدنیا ہیں، بس اسلم یہی ہے کہ بتی شہرت زیادہ ہوتی ہوئے اس میں طالبین کو بھی سہولت ہے اور اپنے کو بھی اور ملنے ملانے سے اگر وحشت ہوتی میں سکونت رکھی جائے اس میں طالبین کو بھی سہولت ہے اور اپنے کو بھی اور ملنے ملانے سے اگر وحشت ہوتی ہے اور کام میں خلل پڑتا ہے تو بستی ہی میں رہوا ور کی سے ہرگز نہ لوسب کے جھاڑ و مارو۔ اھ۔

حضرت عکیم الامت فریاتے تھے کہ بیٹھم اس فخض کے لئے ہے جو کسی حالت ہے مغلوب ہواس لئے ملنے ملانے پر قا درنہ ہویا مبتدی ومتوسط ہوجس کواختلاط سے ضرر ہوتا ہویا تی منتہی کے لئے مناسب یہ ہے بخلاف اس صورت کے جب کہ کوئی شخ کے پاس آئے اور اس کو مزاح کرتا اور ہنتا ہوا پائے (کہ اس میں کوئی امتیا زنہیں) اور (خوب سجھ لوکہ) جس شخص کا طریقہ خلوت گزین نہیں ہے اس کو خلوت اختیار کرنے والوں پرانکار (و اعتراض بھی) مناسب نہیں ، کیونکہ ہر شخص اس حالت کو اختیار کرتا ہے جس میں اس کو جمعیت قلب حاصل ہوتی ہو۔ (بیتو خلوت پر کلام تھا آ گے جلوت کے متعلق کلام ہے)۔

اوراگر شخ مجھی سوار ہوگر (اس حال سے) نکلے کہ ایک جماعت اس کے گرد بیادہ پاچل رہی ہوجس سے اس کو (دوسروں پر) امتیاز حاصل ہور ہا ہوتو اس کو یہ سمجھنا چاہئے کہ میرے لئے اس حالت کے خلاف دوسری حالت بہتر تھی چنانچہ ظاہرہے۔

نیزاس واسطے بھی کہ رسول اللہ ﷺ نے ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کواپنے پیچھے چلنے سے منع فر مایا تھا۔غرض اسی طرح اپنی حالت کو ہمیشہ سمجھتار ہے (کہ حالت کم وجودہ کی ضد کواپنے لئے بہتر سمجھے اور اپنی کسی حالت کواچھا نہ سمجھے )

لیکن دوسروں کی حالت پراعتراض کرنا اور ان کو حب ریاست وشہرت پر محمول کرنا یہ بالکل حرام ہے بلکہ ہرمسلمان پرواجب ہے کہ اپنے مسلمان بھائی کی حالت کو بہت می وجوہ (حسنہ) پرمحمول کرتارہے (کہ شایداس کی نبیت اچھی ہو۔اور شایداس نے یون نہیں بلکہ اس کا م کواس طرح کیا ہو) اور اس سے بجرقلیل التوفیق (کم نصیب نے یون نہیں ملکہ اس کا م کواس طرح کیا ہو) اور اس سے بجرقلیل التوفیق (کم نصیب (بقید ماشیہ صفحہ گرشتہ) کہ اپنا اوقات منفط کردے جن میں بچھ وقت خلوت کے لئے ہوا در بچھ جلوت کے لئے ۔گواخلاطے تکلیف ہی کیوں نہ ہو۔ہم نے اپ اکا ہرمولا نا گنگونی اور مولا نا نانوتوی (مولا نا محمد یعقوب صاحب) کو دیکھا ہے کہ اختلاط ہے ان کو بہت تکلیف ہوتی تھی مگر افاد ہ خلق کے لئے اس کو گوار ا

ل یہ بات یاد کر لینا چاہئے کہ علامہ نے بیطریقہ ان لوگوں کے لئے بیان فرمایا ہے جو قبل از وقت شخ بن جاتے ہیں۔۱۲متر جم شخص ) کے کوئی عاجز نہیں ہوسکتا۔جیسا کہ علامہ نو وگ نے شرح مہذب میں فر مایا ہے کیونکہ افعال واحوال میں تاویل کر لینا کیا دشوار ہے لیکن اس کا یہ مطلب نہیں کہ سب کو پارسا سمجھ کرامر بالمعروف و نہی عن المنکر بھی نہ کیا کرے۔ بلکہ مطلب میہ ہے کہ دل سے تو میل کرے اور ظاہر میں احتیا طااس خیال سے کہ وہ آئندہ کے لئے بچار ہے خیرخواہی کے ساتھ تھیجت کردے اور تھیجت کرتے ہوئے اس کواپنے سے افضل سمجھے اور اس کو ہر شخص اپنے دل میں ٹول کرخود دیکھ سکتا ہے محض دعوی کافی نہیں" بسل الانسسان علی نفسه بصیرة ولو القی معاذیرہ "کے اس کو بسمجھ لو۔

اوراگرلوگ سالک پر تعظیم و تکریم اور مدح و ثناء اور دست بوی کے ساتھ متوجہ ہوں تو اس کو سجھ تھا جا ہے کہ بیتی تعالی کی طرف سے ابتلاء (اورامتحان) ہے اس کو دل سے سمجھ محض زبان ہی سے نہیں ۔ای طرح اپنے سب حالات (وکیفیات) کو جو بظاہر نیک (وعمدہ) معلوم ہوتے ہیں (ابتلاء ہی پر محمول کرتا رہے) اور ہمیشہ اپنے اعمال کوریاء ونفاق اور سنت کی مخالفت پر محمول کرے گوظاہر میں حضور پہلا کے موافق ہی عمل کرتا ہوکیونکہ مخلوق حقیقی طور پر حضور پہلا کی اقتداسے عاجز ہے کیونکہ ان کی عبادت عمل کرتا ہو کیونکہ گان وی نہ کوئی نہ کوئی نقص وخلل ضرور ہوتا ہے اور بس میہ (ہمارا اتباع سنت) ای قبیل سے ہے "حسنات الا براد سیفات المقربین "کہ نیک آ دمیوں کی طاعت مقربین کے لئے گناہ ہیں۔ (اس طرح جو اعمال ظاہر میں ہم حضور پہلا کی سنت کے موافق کرتے ہیں حضور پہلا کے حق میں یہ اعمال اس ہیئت سے جس طرح ہم ادا کے موافق کرتے ہیں حضور پہلا کے حق میں یہ اعمال اس ہیئت سے جس طرح ہم ادا کرتے ہیں طاعات نہیں بلکہ گناہ ہوتے)۔

اور فضیل بن عیاض رضی اللّه عنه فر ما یا کرتے تھے کہ جس کوریا کار دیکھنا ہووہ مجھے دیکھے لے۔

اورمعروف کرخی رضی الله عنه فر ماتے تھے کہ میری خواہش یہ ہے کہ میری

وفات بغداد کے سواکس اور شہر میں ہو' (جہاں مجھے کوئی جانتا نہ ہو) لوگوں نے عرض کیا یہ کیوں؟ آپ نے فر مایا اس لئے کہ مجھے اندیشہ ہے کہ زیبن مجھے قبول نہ کرے (اور باہر پھینک دے) تو میں رسوا ہو جاؤں گا اور لوگ میری وجہ سے دوسرے مشائخ سے بھی بدگمان ہوجا ئیں گے۔ خدا ان بزرگوں سے راضی ہو (یہ کیسے اپنے کومٹائے ہوئے تھے)۔ اسی طرح شیخ عبد العزیز دیرینی رضی اللہ عنہ سے سفری حالت میں فقراء کی ایک جماعت نے کرامت (ظاہر کرنے) کی دراخواست کی اور کہا حضرت بستی میں واخل بھی داخل ہوئے ۔ آپ نے فر مایا کہ بسر وچشم پھر بستی میں داخل بھی ہوگئے اور کوئی کرامت نہ دیکھی تو دوبارہ درخواست کی آپ نے فر مایا کہ اس سے بڑی اور کیا کرامت نہ دیکھی تو دوبارہ درخواست کی آپ نے فر مایا کہ اس سے بڑی اور کیا کرامت نہ دیکھی تو دوبارہ درخواست کی آپ نے فر مایا کہ اس سے بڑی اور کیا کرامت ہوگی کہ تی تعالی نے ہمارے لئے زمین کورو کے رکھا یہاں تک کہ ہم اور کیا کرامت ہوگی کہ تی تعالی نے ہمارے لئے زمین کورو کے رکھا یہاں تک کہ ہم اور کیا کرامت ہوگی اس بے طبح رہے اور ہم کواس کے اندر نہیں دھنسادیا۔

عزیزمن! تم ان عارفین کے احوال میں غور کرواللہ تعالیٰ تم کو ہدایت دے اور وہی اینے نیک بندوں کا محافظ ہے۔

## ان کا موں میں بھی حضور ﷺ کی اقتداء کرے جو کا منفس پرگراں ہیں

(۲۵) اور درویش کی شان یہ ہے کہ وہ رسول اللہ ﷺ کی اقتداء اصلی کا موں میں کیا کرتا ہے جونفس پرگراں ہیں جیسے رات کو اٹھنا اور (لوگوں کی) ناحق ایذا کا تخل کرنا وغیرہ وغیرہ اور ہلکی باتوں پر اکتفانہیں کیا کرتا۔ جونفس کے لئے آسان ہیں مثلاً عمامہ شملہ دار با ندھنا اور اونی کپڑے بہننا اور مسواک کرنا وغیرہ ، کیونکہ جو شخص الی الی ظاہری ہلکی باتوں پر اکتفا کرے اور باطن میں ناشا نستہ امور کا ارتکاب کرے اس کی الی مثال ہے جیسے کوئی شخص جمعہ کے دن کتے کا گوہ اپنی تمام بدن اور کپڑوں کول کے اور جب جمعہ کی نماز کو جانے لگے تو او پرسے کچھ گلاب چھڑک لے یا خوشبو کی دھونی لے لئے تو او پرسے کچھ گلاب چھڑک لے یا خوشبو کی دھونی لے لئے تو او پرسے کچھ گلاب چھڑک اور اینے بدن اور

لباس کو پاک صاف کرلے کہ زیادہ ضروری ہے تو وہ اس کے جواب میں کہتا ہے کہ میں خوشبولگا نے کہ میں خوشبولگا نے کا کیا خوشبولگا نانہ چھوڑ وں گا اور اس سنت پرضرور عمل کروں گا تو بتلا وَ اس خوشبولگا نے کا کیا فائدہ جب کہ اس کے پنچے گندگی اور بد پو بھری ہوئی ہے۔

پس عارفین کی اور ہرائ شخص کی نظر کا یہی حال ہے جس کی بصیرت حق تعالیٰ نے کھول دی ہے ۔اور اس کو اپنے اندر خبائث کا انکشاف ہو چکا ہے کہ وہ ظاہر کی آرائنگی کو چھوڑ کران امور میں مشغول ہوتا ہے جن کے علاج میں ساری عمرختم ہوجاتی ہے۔

حق تعالی ان سے راضی ہوں بھلا کہاں تو یہ حضرات ہیں اور کہاں وہ شخص ہے جو محض لباس اور باتوں ہی سے اور اس کے سوا اور کچھ طریقے بزرگوں کے اختیار کرنے سے اپ کو بزرگ سمجھتا ہے۔ جب یہ بات سمجھ گئے تو اول ہلاکت میں ڈالنے والی باتوں کا علاج کر واور اپ باطن کوان سے پاک صاف کر واور اس کے بعد ہلکی ہلکی مہا باتوں پڑمل کرواور من جملہ امور مہلکہ کے دینار ودرہم اور جملہ متاع دنیا کی محبت ہے باتوں پڑمل کرواور من جملہ امور مہلکہ کے دینار ودرہم اور جملہ متاع دنیا کی محبت ہے راس کودل سے نکالو)

اورسیدنارسول اللہ پینے کی بیرحالت تھی کہ آپ کسی تنخواہ کے بھروسہ پررات نہ گذارتے تھے (بلکہ متوکلا نہ زندگی بسر کرتے تھے )اور بازار کی طرف تشریف لے جاتے اور وہاں سے نمک اور گوشت اپنے ہاتھ اور گود میں لایا کرتے اور کسی کوان کے اٹھانے کا موقع نہ دیتے تھے اور (اگر کوئی لینا چاہتا تو) فرماتے کہ صاحب متاع اپنے سامان کے اٹھانے کا دوسروں سے زیادہ مستحق ہے اور اس کے سوار سول اللہ پینے اور آپ کے صحابہ گی اور بھی عا دات تھیں (جن کوا ختیار کرنا چاہئے )۔

اورخبردار! بیمت سمجھنا کہ بازار جانے اور بازار یوں سے ملنے ملانے میں عزت کم ہو جانے کا اندیشہ ہے کیونکہ اس خیال کا منشأ رعونت نفس اور اپنے آپ کو دوسروں سے اچھا سمجھنا ہے حالانکہ بیہ بردی غلطی ہے کیونکہ بازار والے (مسلمان دوکاندار) بہت بڑے نیک کام میں (مشغول) ہیں وہتم سے زیادہ مخلوق کونفع پہنچار ہے ہیں اور جوشخص (مسلمان) باور چیوں اور تیلیوں کی حالت میں غور کرے گا وہ اپنے آپ کوان کا خادم بننے کے لائق بھی نہ پائے گا کیونکہ وہ لوگ دن بھر مخلوق کے منافع میں مشغول ہیں اور شیخص اکثر اوقات خالی رہتا ہے اس کے ہاتھ میں کوئی ایسا پیشنہیں ہوتا جس سے کسی دوسرے کونفع پنچے لیکن ہر بات کا ادراک قلب ہی سے ہوسکتا ہے۔ (اور

جب سیمچھ گئے تو درولیش کواپنا وقاریاش یاش کرنا چاہئے اوراس کے نظام و قاعده کوتو ژ دینا جاہئے اور کسی خاص حالت کا پابند نہ ہونا چاہئے جیسے بڑا ساعمامہ باندھنا اورفیتی اون کا لباس بہننا وغیرہ وغیرہ بلکہاییے تمام حالات میںسہولت اختیار کرے بس جومل گیا۔ پہن لیا اور جومیسر ہوا کھا لیا اور بھی اینے ہاتھ سے روٹی یکالی اور گھر میں جھاڑ ودے لی اور کھانا پکالیا اور بیوہ عور توں اور پیتیم بچوں کا کام کاح کر دیا ان کے لئے کنویں سے پانی بھر کرلا دیا۔اورعوام ہےاس طرح باتیں کرے کہ جیسے یہ بھی انہی میں ہے ایک ہے، کسی بات میں ان سے متازین کر نہ رہے کیونکہ اس کے خلاف حالت اختیار کرنے میں اس کے لئے وقار اور شان ریاست پیدا ہوگی پھروہ کسی حاجت مند کی اعانت کرنا جاہے گا بھی تو موقع نہ ملے گا کیونکہ حاجت مند ( دل میں ) یہ کہے گا کہ میں شیخ سے کیونکر خدمت لوں اور اس کو پیخبرنہیں کہ دوسروں سے زیادہ شیخ ہی اس قابل ہے کہ اس سے خدمت لی جائے کیونکہ اس کانفس مہذب ہو چکا ہے وہ بہ نسبت دوسروں کے جلدی خدمت کرنے پرآ مادہ ہوگا (اوراس کےنفس برکسی کی خدمت سے گرانی بھی نه ہوگی ) مگر جب لوگ شیخ کی ریاست اور شان کود کیصتے ہیں اور بیہ بیجھتے ہیں کہاس شان کوتو ڑ نا شخے پر بڑا گراں ہے تواس سے خدمت لینا حچھوڑ دیتے ہیں کیونکہان کے دل میں یہ بات جم گئ ہے کہ شخ ایسے کاموں سے نفرت کرتے ہیں۔

اور درولیش کواپنے نفس کی نفرت (وحمایت) سے اوراس تاویل سے بچنا

چاہئے کہ میں تو یہ (شان و و قار) مخلوق کی اور طالبین کی مسلحت کے لئے (اختیار) کرتا ہوں کیونکہ شخ کو مناسب ہے کہ وہ اپ متبعین کے ساتھ زیادہ اختلاط اور میل جول نہ رکھے کیونکہ اس سے اس کی عزت طالبین کے دل سے نکل جاتی ہے پھران کو اس سے نفع نہیں ہوتا یہ (تاویل کرنے والا) اول تو اپنے آپ کوشنے بنا تا ہے اور یہ بجھتا ہے کہ میں شخ ہوں ، دوسر سے یہ بچھتا ہے کہ اس کے ہاتھ میں مخلوق کی ہدایت ہے اور یہ سب الی بنا بین کہ جس (کے دل) میں ان کا وقوع ہووہ اس کے ناقص اور کورا ہونے کی دلیل بین کیونکہ رسول اللہ بھلے کھانا بھی کھاتے اور بازار میں بھی جاتے تھے (حضور ہیلے نے بہی اور ہوں تا پہلے کے ذمہ بجز کہ اس تاویل سے کا منہیں لیا اور نہ یہ بچھا کہ میر سے ہاتھ میں کسی کی ہدایت ہے ) اور آپ پڑتو یہ بھی نازل ہوا ہے ''مما علی الرسول الا البلاغ ''کہ رسول پڑلئے کے کہ فہیں اور یہ ارشاد نازل ہوا''ولو شاء اللہ لہ حجمعہ علی الہدی فلا تبلغ کے پہنیں اور یہ ارشاد نازل ہوا''ولو شاء اللہ لہ حجمعہ علی الہدی فلا تبلغ کے پہنیں اور یہ ارشاد نازل ہوا''ولو شاء اللہ لے حجمعہ علی الہدی فلا تبلغ کے پہنیں اور یہ ارشاد نازل ہوا''ولو شاء اللہ لے حجمعہ علی الہدی فلا تبلغ کے پہنیں اور یہ ارشاد نازل ہوا 'ہونی کی آبیات (ای قشم کی ) ہیں (جن میں حضور آبی نا دان نہ بنئے ۔ اور اس کے سوا بہت کی آبیات (ای قشم کی ) ہیں (جن میں حضور کیلئے کو کالوق کی فکر میں پڑنے سے منع کیا گیا ہے )۔

اوراگریہ مان لیا جائے کہ بعض اوقات رسول اللہ ﷺ امور مذکورہ کے خلاف بھی کرتے تھے تو (اس سے تم کواپی حالت پراستدلال کا حق نہیں کیونکہ) حضور ﷺ وسائس نفس سے معصوم تھے مثلاً رسول اللہ ﷺ نے بھی اپنے عمامہ کے بی کو پانی کے گڑھے میں دیکھ کر درست کیا ہے اور عمدہ وقیمتی لباس بھی پہنا ہے جب کہ آپ کے پاس بعض لوگ سفیر بن کر آئے اور آپ مٹی کے چبور ہ پر بھی بیٹھے ہیں جب کہ صحابہؓ نے آپ سے درخواست کی کہ حضور دوسروں سے ممتاز جگہ پر تشریف رکھا کریں تا کہ آئے والا جلدی سے آپ کو پہچان لے اور احکام وین دریا فت کرلیا کرے تو حضور ﷺ کا امتیازی حالت اختیار کرنا محض مسلمانوں کی مصلحت کے لئے تھا۔ پس جو تحض اس فعل میں آپ حالت اختیار کرنا محض مسلمانوں کی مصلحت کے لئے تھا۔ پس جو تحض اس فعل میں آپ

کا اتباع کرنا جاہے اس کوصدق وخلوص کی رعایت کرنا جاہئے ۔اور جاننا چاہئے کہ درولیش ناقص کوا کا براقویاء (یعنی اولیاء کاملین) کی مشابہت اختیار کرنا جائز نہیں ۔وہ تو (اس طرح) اپنے آپ کو ہلاکت میں ڈال دے گا کیونکہ وہ ابھی نفس شیطان اور خواہش کی آمیزش کونہیں پہچانتا۔

مثلاً کوئی شخص سیدی علی بن وفاء اور سیدی شخ مدین رضی الله عنهما اور ان کے سوا
دوسرے عارفین کاملین کی مشابہت اختیار کر کے عمدہ لباس پہننے گے (توبیحہا قت ہے)
بھلا اس کا حال اور ان کا حال کہاں؟ اور اس کا مقام اور ان کا مقام کہاں؟ بیان کی تو
کرامتیں ہی اس بات کی تجی دلیل تھی کہ ان کی خواہشیں اور حظوظ نفس مرچکی ہیں کیونکہ
جب تک کسی ولی میں حظ نفس باقی ہے خواہ دنیوی حظ ہویا اخروی اس وقت تک اسے کسی
کرامت کا عطاکیا جانا محال ہے۔

سیدی شخ مدین رضی الله عنه کا واقعہ ہے کہ ان کی خانقاہ کا منارہ تغمیر کے فارغ مونے کہ ان کی خانقاہ کا منارہ تغمیر کے فارغ مونے کے ساتھ ہی جھگ گیا حکام نے معمار کو پچھ سزا دینے کا ارادہ کیا تو شخ (مدین) رضی الله عنه باہرتشریف لائے اوراپنی کمرمنارہ سے لگا دی وہ فورا سیدھا ہوکر اپنی بنیا د پرجم گیا اور پچھ بھی جھکا ؤندر ہا۔

اوران کے ایک مرید کو یہ واقعہ پیش آیا کہ دریائے نیل میں دریائے چڑھاؤ کے وقت اس کی ایک تھیلی درا ہم کی گر پڑی اس نے آ کریٹن کواطلاع دی شخ نے فورا اپنی جانماز کے نیچے ہاتھ ڈال کر نکال دی جس میں سے یانی ٹیک رہاتھا۔

نیزایک دفعہ کی شخص نے حضرت کے ایک مرید کی بیٹی کو بلا دفارس کے جنگل میں چھیڑنا شروع کیا (اوراس کو پکڑنا چاہا) شخ اس دفت مصرمیں پاخانہ کے اندر تھے۔ وہ لڑکی اس (بدنیت ) شخص کے دفع کرنے اور ہٹانے سے عاجز ہوگئ ۔ تو شخ نے (مصربی سے ) اپنی ایک کھڑاؤں کھینک کراس شخص کے ماری جواس کی گردن میں آکر (زور سے ) گئی اور وہ فورا بے ہوش ہوکر گر پڑا۔ لڑکی نے وہ کھڑاؤں اٹھالی اور اپ باپ کے پاس لے کرآئی اس نے پیچان لیا کہ بیتو شخ (مدین رضی اللہ عنہ) کی کھڑاؤں ہے، پھر جب وہ مصرآیا تو اس کواپنے ساتھ لے کرآیا۔اوراس کے سوابہت سے کرامتیں مشہور ہیں۔

اور بزرگان شاذلیہ میں تو بعض اقطاب ہوئے ہیں اوران کی حالت و کرامات مشہور ہیں توان جیسوں کواختیار ہے کہ جیسالباس چاہیں پہنیں ان کو پچھ ضرر نہ ہوگا مگر جس ناقص شیخ کے (دل میں )ایک کمزوری بتی چک رہی ہے اس کوتو ذرای ہوا بھی بچھادے گی (اس کوان حضرات کی رلیس نہ کرنا چاہئے ۱۲) خوب سمجھلو۔

اوراس خیال رکھو کہ جو کوئی اپنے کوتو ی کے اور یہ دعوی کرے کہ جھے ایک چیزیں ضرر نہیں کرتیں اس پر اعتراض کرنا مناسب نہیں، بلکہ اس کی حالت کو اللہ تعالیٰ کے حوالے کرو، کیونکہ اعتراض جا کز نہیں اور یہ بھتا کہ اس شخص کے اندراس لباس سے ناجا کر کیفیتیں پیدا ہوتی ہیں (بدگمانی ہے کیونکہ ) بیام رباطنی ہے جس کا ہم کو علم نہیں اس لئے اسلیم ہی اسلم ہے، اعتراض تو اس شخص پر ہوسکتا ہے جو محرمات ظاہرہ کا مرتکب ہو۔

لئے تسلیم ہی اسلم ہے، اعتراض تو اس شخص پر ہوسکتا ہے جو محرمات ظاہرہ کا مرتکب ہو۔

اور اس دعو ہے کے سچا ہونے کی علامت یہ ہے کہ اگریش شخص ایسے لوگوں کے سامنے جو اس کے معتقد نہیں ہیں خراب و ختہ لباس پہن کر چلا جاو ہے تو اس کے نفس میں میں جو ایک تو یہ اس کی بہنتا ہے نہ کی اور وجہ سے باقی معتقد ول کے سامنے خراب و ختہ لباس بہن کر آ جا نا اور بہنتا ہے نہ کی اور وجہ ہے باقی معتقد ول کے سامنے خراب و ختہ لباس بہن کر آ جا نا اور اس سے پریشانی نہ ہونا قوت کی دلیل نہیں کیونکہ اس میں پریشانی کی کوئی وجہنیں وہ جا نتا اس سے پریشانی نہ ہونا قوت کی دلیل نہیں کیونکہ اس میں پریشانی کی کوئی وجہنیں وہ جا نتا ہو کہ کہ ان کا تو اس سے اور اعتقاد ہو سے گا اور وہ سمجھیں گے کہ اس وقت شخ پر کوئی خاص حالت ہے۔

اور جاننا چاہئے کہ جس شخص کو کوئی دین یا دنیوی الی حالت نصیب نہ ہوجس کی وجہ ہے لوگ اس کی تعظیم کریں اس کاعمدہ (اور قیمتی) لباس پہننا ندموم نہیں کیونکہ الیانہ کرنے میں بیاندیشہ ہے کہ کوئی اس کو حقیر سمجھے اور تحقیر مسلم کی وجہ سے گناہ میں گرفتار ہواور یہ بلا آج کل درویشوں میں بھی عمو ماموجود ہے کیونکہ ان میں زیادہ وہ ہیں جن کے باطن میں نور نہیں جس سے کامل و ناقص میں تفریق کر سکیں لیس وہ بھی اچھے لباس والے ہی کی تعظیم کرتے ہیں اور خراب لباس والے کی پرواہ بھی نہیں کرتے اگر چہ وہ اولیاء (کاملین) ہی میں سے ہول۔

جب درویشوں کی بیرحالت ہے تو دنیا داروں کا تو کیا پوچھنا اورجس کوالی حالت حاصل ہوجس سے لوگوں کی نظر میں معظم ہوگیا ہوجیسے صلاح و زہد وغیرہ (اس کوقیتی لباس پہننے کی ضرورت نہیں، کیونکہ گھٹیالباس کی وجہ سے کوئی اس کی تحقیر نہ کرے گا بلکہ ) لوگ پہلے سے زیادہ معتقد ہوں گے (تو پی تخص عمدہ لباس سنجل کر پہنے کیونکہ اس کوکوئی شرعی ضرورت تو ہے نہیں ممکن ہے کہ ہوائے نفس اس کا منشاء ہوسو جب تک پورا اطمینان نہ ہوجائے کہ نفس اور ہوائے نفس کواس میں دخل نہیں بلکہ حض"ان اللہ جسیل ویہ سے سالہ مال شاہ وقت تک عمدہ ویہ سے مالہ منظام موسود ہے اس وقت تک عمدہ ویہ بیتی لباس نہ پہنے ۱۲) اس کوخوب سمجھ لوخداتم کو ہدایت کرے وہو یتول الصلحین ۔

### اگرکوئی آپ کے درجہ سے انکارکرے تو مکدر نہ ہو

(۲۶) اور درولیش (کامل) کی شان میہ ہوتی ہے کہ اگر کوئی اس کو اولیاء صالحین کے درجہ سے نکالے اور یول کہے کہ فلال کوتو طریق کا پچھ بھی ذوق نہیں تو میہ بات من کر مکدر نہ ہو، کیونکہ اگر میے عنداللہ صلاح سے نہیں نکلے گا۔ اور اگر عنداللہ غیرصالح ہے تو مخالف نے بچ کہا۔ <sup>ی</sup>

<u>ا</u> و میصیم مجمع الزوائد،ج:۵،ص:۳۲ و ۱۳۳

ع ولنعم ماقال ذوق الدهلوي \_

تو بھلاہے تو برا ہونییں سکتا اے ذوق اورا گرتو ہی براہے تو وہ پچ کہتا ہے

اے ذوق ہے براوہ ہی کہ جو تھے کو براجا نتا ہے پھر برا کہنے سے کیوں اس کے براما نتا ہے آب تواس پر عیض کرنا کسی طرح بھی مناسب نہیں اور یہ بھی مناسب نہیں کو مناسب نہیں کہ منکر کے پاس کوئی نرم جواب کہلا کر بھیج تا کہ اس کا اعتقاداس سے اچھا ہو جائے کیونکہ یہ تو بڑا کہ باقصہ ہے (جو بھی طے نہیں ہو سکتا) اگر اس سے ایک شخص راضی بھی ہوگیا تو دس اور مخالف پیدا ہو جا کیں گے (پھر کس کس کو مناؤگے) اور فقیر کوتو من تعالی کے سواکسی پر بھی نظر نہ کرنا چاہئے اور اگر یہ اپنے نفس کی طرف داری کرے گا (اور مخالفوں کی باتوں کا جواب دے گا) تو پریشان ہی ہوگا۔

اور جو شخص اپنی نبست لوگوں کی مدح و ثنا من کرخوش ہوا اور واقع میں بزرگ سے کورا ہواس کی ایسی مثال ہے جیسے کوئی بیس کرخوش ہوکہ میرا مریدیوں کہتا ہے کہ میرے پیر کے پاخانہ میں سے مشک کی خوشبو آتی ہے۔ اور بیس کر پیر صاحب "المحمد لله رب العلمین " کہتے ہوں حالا نکہ وہ اپنے دل میں اپنے پاخانہ کی پلیدی اور سڑا ہند کوخوب جانے ہوئے ہے یہاں تک کہ قضائے حاجت کے وقت وہی خودا پی نآک بند کر لیتا ہے ( مگر باایں ہمہ مرید کی غلط تعریف سے خوش ہوتا ہے ) ہملا اس سے بڑھ کراور کیا دھوکہ ہوگا ( پس شخ کو ف کی کی مدح سے اتر انا چاہئے نہ کی کی فدمت سے مگر رہونا چاہئے نہ کی کی فدمت سے مگر رہونا چاہئے نہ کی کی فدمت سے کون کر ہونا ہے جو فر بی کیوں کر ہونا ہے جو فر بی

## ا بنے آپ کواللہ تعالی کی مخلوق میں سب سے کمتر سمجھے

(۲۷) اور درویش کی بیشان ہے کہ وہ (حضرت حق کے ) ادب کا بمیشہ خیال رکھے اور اپنے کو خلق اللہ میں سب سے کمتر سمجھے پس مرید سے ایکی بات بھی نہ کہے کہ اگر ذکر کے وقت شیطان وسوسے ڈالے تو میرا نام بلند آ واز سے لے لیا کرو، شیطان بھاگ جائے گا، ایسی بات کہنااس کی ولیل ہے کہ وہ اپنے کو اولیاء عارفین میں شار کرتا اور اپنے کوانہی میں سے بھتاہے "والظن اکذب الحدیث المحدیث اور بھلاجب

لے بخاری ج:۲،ص:۹۹۵ باب

شیطان اس کوگرا تا اور پچپاڑتار ہتا ہے تو اس کا نام لینے سے وہ کیوں کر بھاگ جائےگا،
مثل مشہور ہے کہ جب مٹھائی کوڑے کھانے سے ملتی ہے تو کھٹائی کا تو پو چھنا کیا۔ اور
اوب کا طریق یہ تھا کہ اس سے بوں کہتا کہ جب شیطان تیرے پاس آئے اس وقت
اللہ تعالی کو یا دکر یارسول اللہ ﷺ کا نام لے لیا کریا حضرت عرش کا نام لیا کر کیونکہ شیطان
ان کے سابی سے بھاگتا ہے اور جب (قاعدہ بیہ ہے کہ) شیطان اللہ تعالیٰ کے ذکر سے
بھاگتا ہے (کے ما وردفی الحدیث و اذا ذکر الله بحنس ۱۲) تو وہ اغیار کے ذکر سے
کیے بھاگتا ہے (کے ما وردفی الحدیث و اذا ذکر الله بحنس ۱۲) تو وہ اغیار کے ذکر سے

اورامام احمد بن طنبل رضی الله عند نے روایت کی ہے کہ ایک رات جنات نے رسول اللہ ﷺ و پریثان کرنا چاہا۔ ایک شیطان اپنے ہاتھ میں آگ کا شعلہ لایا جن سے رسول اللہ ﷺ کے چرہ مبارک کو ایذ اوینا چاہتا تھا۔ تو اسی وقت جبر میل علیہ السلام آئے اور حضور ﷺ کو چند کلمات بتلائے جن کو آپ نے پڑھا تو آگ بجھ گئی۔ اھ۔ تو ویکھو اللہ تعالیٰ نے شیطان کو بنی آ وم پر کتنا تسلط دیا ہے (کہ وہ ملعون سردار بنی آ وم سے بھی اللہ تعالیٰ نے شیطان کو بنی آ وم پر کتنا تسلط دیا ہے (کہ وہ ملعون سردار بنی آ وم سے بھی اللہ تعالیٰ نے شیطان کو بنی آ وم پر کتنا تسلط دیا ہے (کہ وہ ملعون سردار بنی آ وم سے بھی نہیں ڈرااور حضور ﷺ کو ایذ اور ہے کی بھی ہمت با ندھی ۱۲)

اورامام بخاری رضی اللہ عنہ نے "باب صفۃ ابلیس و جنودہ" میں ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت کیا ہے کہ (ایک رات) آپ نے نماز پڑھی پھر فرمایا کہ شیطان میر سامنے آیا اور میری نماز توڑنے کے لئے مجھ پرحملہ کیا پھر حق تعالیٰ نے مجھے اس پر قابود ہے دیا۔اھ۔ تو شخ کواس میں غور کرنا چاہئے (اور اس کے بعد سوچ کہ جس کی اتنی ہمت ہے وہ تم جیسوں کا نام لینے سے کیوں کر بھاگ جائے گا) والسلام۔

اور اگروہ یہ کہے کہ میں نے مرید کو اپنا نام لینا اس لئے بتلایا ہے کہ وہ دوسروں کے مقام سے جاہل ہے تو ہم کہیں گے کہ پھر بھی ادب کی بات میتھی کہتم اسے کسی ایسے کا نام بتلاتے جو رتبہ میں تم سے بڑا ہے کیونکہ میتمہارے مقصود کے (لیمن

اصلاح مرید کے ) زیادہ قریب ہے اور اگرتم کواس امر کا مشاہدہ ہو جاتا کہ واسط کے ساتھ اعتقاد کرنے سے نفع ہوتا ہے اس میں فاعل حقق اللہ تعالیٰ ہیں (اور واسطہ کا اعتقاد محض واسطہ ہے)۔ تو تمہاری نظر میں اپناواسطہ اور دوسرے کا داسطہ ساوی معلوم ہوتا۔
اور میرا جی چاہتا ہے کہ اس مقام پرا مام ججۃ اللہ علی الحققین ولی کامل مہل بن عبداللہ تستری کا وہ مناظرہ جو ابلیس کے ساتھ ہوا تھا بیان کر دوں تا کہ تم کو معلوم ہوجائے کہ شیطان کو مخلوق پر کس ورجہ تسلط دیا گیا ہے اور اگریہ بات نہ ہوتی تو حق تعالیٰ ہم کواس سے کیوں ڈراتے۔

سہل بن عبداللہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ ہیں ایک دفعہ ابلیس سے ملا۔ اور میں نے اس کو پہچان لیا ہے ، اس کے بعد ہم دونوں میں باہم مناظر ہونے لگا۔ وہ اپنی کہتا رہا میں اپنی کہتا رہا اور باہم گفتگو بوھ کی اورزاع طویل ہوگیا یہاں تک کہ وہ بھی خاموش ہوگیا اور میں بھی اوروہ بھی سوچ میں پڑ گیا اور میں بھی پھراخیر بات جواس نے کہی وہ یہ تھی کہ اے ہمل! اللہ تعالی سوچ میں پڑ گیا اور میں بھی پھراخیر بات جواس نے کہی وہ یہ تھی کہ اے ہمل! اللہ تعالی فرماتے ہیں '' ورحمتی و سعت کل شفی '''(میری رحمت ہر چیز کوشامل ہے۔ ان و حق تعالی نے اس حکم کو عام کیا ہے کیونکہ لفظ کل عموم و احاطہ کو چا ہتا ہے اورشی بھی سب نکرات میں بڑا نکرہ ہے (تو عموم میں کیا شبہ ہے) اور سے بات تم سے خفی اورشی بھی بیات تم سے خفی نہیں کہ میں بُی نیسینا شی ہوں تو مجھے بھی اللہ تعالی کی رحمت شامل ہے۔

سہل، بن عبد اللہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ بخدا اس نے جھے گونگا بنادیا اورالی آیت کو پیش کر کے جھے جرت میں ڈال دیا کیونکہ وہ اس سے الی بات سمجھا جو میں نہ سمجھا تھا اس لئے میں دریتک جرت زدہ ہو کرسوچ میں پڑ گیا اور دل دل میں اس آیت کو پڑھنے لگا جب میں ''فسیا کتبھا لیلذین یتقون ویؤ تون الزکوۃ والذین ھم بآیا تنایؤ منون'''کر پہنچا (جس کا ترجمہ یہ ہے کہ پھر میں آیت رحمت کوان لوگوں کے

ل و ۲ الاعراف:١٥٦

لئے خاص کردوں گا جو مخالفت حق سے بچتے ہیں اور زکواۃ دیتے اور ہماری آیوں پر
ایمان لاتے ہیں) تو میں بہت خوش ہوا اور یہ بچھا کہ مجھے بڑی جت مل گی اور اب میں
شیطان پر ایسا غلبہ حاصل کروں گا جس سے اس کی گردن ٹوٹ جائے گی اور میں نے کہا
اے ملعون! حق تعالی نے پہلی آیت کو ایسی خاص صفات کے ساتھ مقید کیا ہے جو اس کو
عموم سے نکال دیتی ہیں چنا نچہ اس کے بعد ہی ارشاد ہے "فسا کتبھا للذین یتقون
وید قون الزکوۃ " الی آخر الآیات (جس سے معلوم ہوا کہ رحمت الہی اہل تقوی واہل
ایمان کے لئے مخصوص کردی گئی ہے۔ ا)

تواس پراہلیس ہنسا اور کہنے لگا اے مہل! میں بیہ نہ سمجھتا تھا کہتم اس درجہ جاہل ہواور نہ بید گمان تھا کہتم اتنا ہی علم رکھتے ہو۔اے مہل! تم کومعلوم نہیں کہ تقلید تمہاری صفت کے ہے نہ کہ دش تعالیٰ کی صفت۔اھ۔

ا میں کہتا ہوں کہ اس جملہ میں ملعون نے تخت مغالط سے کام لیا ہے۔ بات یہ ہے کہ تقلید کے دومعنی احتیاج الی الممکان والی الزمان والمعهات وغیرهایدواقتی ممکنات کی صفت ہے توق تعالی اور ان کی صفات اس سے منزہ ہیں اس تقیید کا مقابل استغناء ۔ ہے جون تعالی کی اور ان کی صفات کی صفت ہے۔ درمر ہے بمعنی اختصاص بالشکی جس کا مقابل عموم ہے تقیید بایں معنی صفات الہید ہیں فی نشہا تو واقع نہیں لیکن باعتبار تعلق بالممکنات کے اس تقیید کا وقوع صفات حق ہیں ہو سکتا ہے کیونکہ تعلق حا دث ہے تو اس درجہ سے صفات الہید فی اشکال اس درجہ سے اس درجہ سے مصفات (مثلاً عموم رحمت ) پر بھی اشکال مولا کیونکہ صفات الہید فی نشہا تو قائم بذات حق ہیں، اس درجہ ان میں عموم کہاں؟ بلکہ عموم بھی درجہ تعلق ہی سے۔ ہوگا کیونکہ صفات الہید کے اشکال کا جواب ظاہر ہے جو کہ جس درجہ میں اس نے رحمت کو عام بانا ہے اس درجہ میں اس نے رحمت کو عام بانا ہے اس درجہ میں ہوگا کے درجہ میں اس نے رحمت کو عام بانا ہے اس درجہ میں ہوگا کے درجہ میں تقیید رحمت ہوگا کے ونکہ وسعت رحمت کے تھا ان کا محل رحمت دیو ہودو حیات آخرت میں بھی مستحق نجات و مور درجمت ہوگا کے ونکہ وسعت رحمت کے تھا ان کا محل رحمت و دودو حیات آخرت میں بھی تقید رحمت کو اور تمام کفار کو عام ہے جس کی بدولت ان کو نعت و جودو حیات ورز ق وغیرہ حاصل ہے اور رحمت دیو ہو ہودیہ تھا سے المیں درجہ تھا سے المیا بلیس کے سامنے المیس کے خودہ کیا اس قدر و درجہ تھا کے دوردہ تعلق میں بھی تقید رحمت کو بعیہ بھی تھا سے المیا بلیس کے سامنے المیس خواموں ہے اور مت کو اس کے اس کے المیان ہوتہ کے تھا سے المیان ہوتہ ہوتہ کے تھا ہوتہ ہوتہ کے اس خواموں ہوتہ کو حمول ہوتہ کے دورہ کو تھا کے المیان ہوتہ کے اس کے المیان ہوتہ کے دورہ کی اس خواموں ہوتہ کے دورہ کو درجہ تعلق میں بھی تقید رحمت کو بعیہ بھی تھا ہے المیان ہوتہ کے دورہ کو تھا کہ وہ درجہ تعلق میں بھی تقید کے دورہ کو تھا کہ وہ درجہ تعلی المیان ہوتہ کے دورہ کو تھیں کو تھا کہ وہ درجہ تعلی اس کے دورہ کو تھا کے دورہ کو تھا کہ وہ درجہ تعلی اس کے دورہ کو تھا کہ دورہ کو تھا کہ دورہ کو تھا کے دورہ کو تھا کے دورہ کو تھا کے دورہ کو تھا کہ دورہ کو تھا کے دورہ کو تھا کہ دورہ کو تھا کی کو تھا کہ دورہ

سہل رضی اللہ عنہ فریاتے ہیں کہ بخدا مجھے اس نے گونگا بنادیا اور میں نے دل میں سوچنے لگا اور میر اتھوک خشک ہوگیا جس کا نگلنا مشکل ہوگیا بخدا اس بات کا میرے پاس کوئی جواب نہ تھا اور شیطان کا منہ بند کرنے کے لئے مجھے کوئی راستہ نہ ملا۔ اور میں نے جان لیا کہ اس کو جو (رحمت اللہی) کی طبع ہے وہ اس کے نزدیک بجا امید ہے (بے جانہیں ہے) اس کے بعدوہ بھی چل دیا اور میں بھی لوٹ آیا۔ مہل رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ پھر میر اید قصد ہوا کہ ابلیس سے طریق معرفت صاصل کروں گووہ اپنی معرفت سے خود مختفع نہیں ہوا کیونکہ بعض ہزرگوں کا ارشاد ہے ''انہ ظر السی ماقال و لا تنظر المی من من اللہ عنہ کو دیکھو کہ اس کا کہنے والاکون ہے۔ عزیز من! اس مناظرہ میں تامل کے رواس کے منافع تم کوخود ہی حاصل ہو جا کیں گے۔ و اللہ یتولی ہو سے دائے وہو یتولی الصلحین ۔

## ایے شیخ کاادب محوظ رکھے

(۲۸) اور درولیش کی شان پر ہے کہ جب تک وہ طالب کو ہے اس وقت تک اپنے شیخ کا ادب ملحوظ رکھے اور جہاں تک ممکن ہواس کے ساتھ اعتقاد رکھے کیونکہ اس سے انشاء اللہ اس کو نفع حاصل ہوگا مگر بیا عقاد نہ کرے کہ اس وقت کے تمام مشائخ میں اس کا شیخ سب سے زیادہ کامل ہے کیونکہ اس میں قطب اور اصحاب نوبت وغیرہ اولیاء اس کا شیخ سب سے زیادہ کامل ہے کیونکہ اس میں قطب اور اصحاب نوبت وغیرہ اولیاء کے بزرگوں نے وصیت کی ہے کہ اگر کس کی المبیس سے ملاقات ہوجائے تو اس سے گفتگو بھی نہ کرے، کیونکہ علم مفالط میں اس کو بزی مہارت ہے بڑے سے بڑے عالم کو وہ اییا مفالطہ دے دیتا ہے جس سے وہ چکر میں پڑجا تا ہے ۔ ۲ اظ

ع اس کا مطلب بینہیں کہ طلب کامل ہوجانے کے بعدادب کی رعایت ضروری نہیں۔ بلکہ مطلب یہ ہے کہ زمان طلب میں تو اس کو بہ تکلف ادب واعتقاد رکھنا چاہئے گواس کوشنے کے مقام ودرجات کا بھی علم نہ ہواور کمال طلب کے بعد تو خود ہی بے اختیارادب کرے گا کیونکہ اب اس کوشنے کے درجات کاعلم ہو چکا ہے۔ ۱۲ امترجم کاملین کی ہے اولی (کا اندیشہ) ہے دوسرے اس (اعتقاد) میں بعض دفعہ کذب کا احتال بھی ہے کیونکہ یہ تو محض تہارا گمان ہی گمان ہے "والظن اکذب المحدیث " پی ایک ولی کو دوسروں پر فضیلت دیناای شخص کا کام ہے جس کو خدا تعالی نے (بطور کشف صحح یاالہام کے) بتلادیا ہو، دوسرے کو بیتی حاصل نہیں اس کو تمجھ جا و (البتہ اس اعتقاد کا مضا نقہ نہیں کہ میری نظر اور میری تلاش میں اس سے زیادہ کامل کوئی نہیں ۱۱) اور محقق کامل مرقق فاضل شخ محی الدین ابن العربی کا ارشاد ہے کہ ہرنی کے اور محمد پر ایک ولی ازیادہ اس نبیاء کی شار کے قدم پرایک ولی یازیادہ اس نبی کے وارث ہوتے ہیں پس ہرز مانہ میں انبیاء کی شار کے ہرا بیک لاکھ چوہیں ہزار اولیاء تو ضرور ہوں گے اس سے بڑھ تو سکتے ہیں مگر کم نہیں ہو سکتے ہیں گر کم نہیں دوسرے یہ کے علوم کو اس کے چندوارثوں پر موسکتے ۔اگرزیادہ ہوتے ہیں تو اللہ تعالی کی ایک نبی کے علوم کو اس کے چندوارثوں پر تقسیم کردیتے ہیں ۔اور جب یہ قصہ ہے تو بدون تمام اولیاء کو پہچانے ہوئے ایک کو دوسرے پر کیوں کرتر جے دی جاسمتی ہے۔خوب بجھلو۔

اورامام ابوحنیفہ یے اس ارشاد میں غور کرو کہ جب ان سے پوچھا گیا کہ اسود
افضل ہیں یاعلقمہ؟ تو آپ نے فرمایا کہ واللہ ہم تواس قابل بھی نہیں کہ ان حضرات کا ذکر
ہی کرسکیں پھرا کیک دوسرے پرفضیات دینا تو بڑی بات ہے اس کے ہم کہاں اہل ہیں۔
عزیز من !امام صاحب کے ادب کو دیکھو کہ انہوں نے بے حقیق بات کرنے سے اپنے کو
کیسا بچایا اور یہ بھی دیکھو کہ انہوں نے اپنفس کو کیسا حقیر سمجھا اور تم بھی انہی کے طریقہ
کو اختیار کرو۔ واللہ یتولی ھداك و ھو یتولی الصلحین ۔

## قطب وغيره كے ساتھا دب كولا زم سمجھے

(۲۹) اور درویش کی شان میہ کہ قطب وغیرہ کے ساتھ ادب کو لازم سمجھے اور بول نہ کہ کہ قطب کی حکومت و ولایت ) کے دائرہ سے خارج ہیں کہ یہ پوری بیاد بی ہے ادبی ہے اور تم کو یہ کہاں سے معلوم ہوا حالانکہ تم نے ہنوز نہ قطب کو بہچا نانہ اس سے

ملا قات کی اورا گرحق تعالی کسی کواس معاملہ کا انکشاف بھی عطافر ماویں تو گواس کو یہ کہنے کاحق حاصل ہے مگر جب بھی یہ بات ادب کے خلاف ہی ہے باقی محض دوسروں کی تقلید میں ایسی بات زبان سے نکالنا تو کسی طرح سبھی جائز نہیں مثلاً کسی نے اپنے مشائخ کو یہ بات کہتے ہوئے سنااور یہ بھی ان کی تقلید میں یہی کہنے لگا۔

خلاصۂ کلام یہ ہے کہ جس نے اولیاء واقطاب اور اصحاب خدمت کو پہچانا نہ ہو وہ تو (الی بات منہ سے نکالنے میں) معذور ہے کیونکہ ان کا اوب وہی پہچان سکتا ہے جو خود ان کو پہچانتا ہو (گر اس کے ساتھ یہ بھی جان لینا چاہئے کہ ایسا معذور شخص خود بھی ولی نہیں) پھروہ بدون اولیاء وقت کو پہچانے ہوئے یہ دعوی کیسے کرتا ہے کہ میں اولیاء اللہ میں سے ہوں کیونکہ قاعدہ ہے کہ ہر پیشہ والا اپنے ہم جنسوں کو ضرور پہچانا کرتا ہے نیز وہ یہ دعوی کیسے کرتا ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کے در باریوں میں سے ہے۔ حالانکہ وہ اہل در باریوں میں سے ہے۔ حالانکہ وہ اہل در باریوں میں سے ہے۔ حالانکہ وہ اہل

### نہ کی سے سوال کرے اور نہ کسی کا ہدیہ بلا وجہ رو کرے

(۳۰) اور درویش کی شان پہ ہے کہ نہ کس سے سوال کرے نہ کسی کا ہدیہ (بلا وجہ) رد کرے اور نہ آئندہ کے لئے ذخیرہ جمع کرے۔خاندان شاذلیہ کا یہی طریقہ ہا اور جس چیز کے متعلق ہم کو حلت کا گمان غالب ہوتا ہے اس میں ہمارا بھی اس وقت تک یہی طریقہ ہے ( کہ نہ ہم سوال کرتے ہیں نہ رد کرتے ہیں) اور ہم کو امید ہے کہ اس نعمت میں ہم کو ہمیشہ ترقی حاصل ہوتی رہے گا۔انشاء اللہ تعالی۔

#### دوس ے کے عیوب پر نظر نہ کرے

(۳۱) اور درولیش کی شان میہ ہے کہ اگر کوئی شخص اس کے مقابلہ میں اپنی مشیخت ظاہر کر ہے تو سیاس کی شاگر دی قبول کرے اور اگر وہ اس کے سامنے اپنا ہاتھ بڑھائے کہ اس کو بوسہ دوتو بیاس کے پیرچوم لے اور ہمیشہ دم کا آخری بال بن کررہے

کیونکہ مارسب سے پہلے سر پر پڑا کرتی ہے اور درولیش کولوگوں کے عیوب سے نگاہ بند کرکے رہنا چاہئے کیونکہ دوسرول کے عیوب میں نظر کرنا اس کے اندرا لیے عیوب پیدا کردے گاجو پہلے سے اس میں نہ تھے۔

### ا پیمشیخت ختم ہونے لگے تو مکدر نہ ہو

(۳۲) اور درویش کی شان یہ ہے کہ جب اس کی بہتی میں کوئی دوسرا شخ ظاہر ہوجائے اوراس کی بیعت کوتو ڑ دیں تو یہ ہوجائے اوراس کی بیعت کوتو ڑ دیں تو یہ اس سے (مکدر نہ ہو بلکہ) خوش ہو کیونکہ اس نے اس کا بوجھ ہلکا کر دیا اور یہ اللہ تعالی کی عبادت کے لئے فارغ ہوگیا کہ اب اس کوعبادت سے کوئی چیز مشغول نہ کرے گی اور اگراس کواس بات سے تکدر ہوا تو یہ خص طالب ریاست اور طالب شہرت ہے جولوگوں کی نگاہ میں بڑا بننا جا ہتا ہے۔

اور حب جاہ کی ایک علامت یہ ہے کہ جب اس کے سامنے اس کے ہم عصروں میں سے کسی کی تعریف کی جائے تو اس کو انقباض ہواور چبرہ پرنا گواری کے آثار فلام ہوں خصوصا اگر اس کے معتقدوں کے سامنے تعریف کرکے دوسرے کا درجہ بڑھایا جائے (اس وقت تو اس کو بہت ہی نا گواری ہوگی ۱۲)۔

پی معلوم ہوا کہ جو شخص پیری مریدی پیشہ بنائے گا وہ بے شار امور ندمومہ میں بنتا ہوگا کیونکہ اس کے لواز مات میں بنتا ہوگا کیونکہ اس کا کھانا، بینا اور پہنناسب اس بیشہ سے ہوگا جس کے لواز مات میں سے رہے کہ جواغنیاء واصحاب دولت اس پراحسان کرتے ہوں گے رہان کے سامنے عاجزی اور خشوع ظاہر کرے گا اور ان کے آنے کے وقت اپنا وقار ظاہر کرنا چاہے گا اور اپنے پاس اغنیاء کی آمد ورفت کا خواہش مند ہوگا خصوصا اپنی خاص مجلسوں اور خاص محفلوں میں۔

اور ہمیشداس اندیشہ میں رہے گا کہ بیر مالدارلوگ میرے پاس ہے کہیں اور نہ

چلے جائیں اور پیفلہ اور شہدو نیپروغیرہ کی امداد بندنہ ہوجائے جوان کے ذرایعہ سے جھے حاصل ہوتی ہے جس کی وجہ سے درویشوں کا میرے پاس اجتماع ہے کیونکہ خانقا ہوں میں بے حرفت درویشوں کا اجتماع ایسے شخ کے پاس جس کا بجرمشخت کے پچھ پیشہ نہیں اس امدادہ بی کی بدولت تو ہے اور یہ خانقاہ والے یوں کہتے ہیں کہ ہم تو اللہ کے فضل سے سرسے پیر تک نعمت میں غرق ہیں ہم کو پچھ خرنہیں کہ یہ تعتیں کہاں سے آتی ہیں۔ اور یہ لوگ اس بات کو بھول گئے کہ ان نعمتوں کا سبب سے ہے کہ معتقدین ان کو دین دار سجھتے ہیں کیونکہ وہ جو پچھان کی خدمت کرتے ہیں محض ان کی دینداری اور ظاہری بزرگی کی وجہ سے کرتے ہیں تو یہ لوگ وین کے ذرایعہ سے دنیا کھاتے ہیں اوران کواس کی خبر بھی نہیں بلکہ اس مگان میں ہیں کہ ہم دین فروثی سے محفوظ ہیں۔

اورفضیل بن عیاض رحمۃ اللہ علیہ کاارشاد ہے کہ مجھے ڈھول اور بانسری بجاکر دنیا کمانازیادہ پسند ہے اس سے کہ دین کے ذریعہ سے دنیا حاصل کروں بیتوان کا حال ہے جن کو دین حاصل ہے اوران کی حالت معتقدوں کے اعتقاد کے موافق واقع ہیں درست ہےاور جس کی بیرحالت ہو کہلوگ تواس کی خدمت دین داری کی وجہ سے کرتے ہوں اور بیاس سے کوراہو، اس کا تو کھانا ، پہننا سب حرام اور شخت حرام ہے۔اس کو خوب سمجھ جاؤ۔

#### مریدوں کے مال سے اپنا خیال اٹھالے

(۳۳)اور درولیش کی شان میہ ہے کہ اس کے مریدوں کے پاس جو پچھ دنیا کا ساز وسامان ہے اس سے اپنا خیال اٹھالے اور جہاں تک ممکن ہوا پنی حاجت کومریدوں سے چھپائے اوران پراپنا فکرنہ ڈالے۔

چنانچہ سیدنا رسول اللہ ﷺ بعض دفعہ بھوک کی وجہ سے اپنے پیٹ پر پھر ہ باندھتے تھے۔(اورکسی سے اپنا حال ظاہر نہ فرماتے )اور صحابہ کوآپ کی بھوک پیاس کی

خرمض چېره کې زردې د مکه کر موتي تقي۔

اور درویش کواپنے مال دار مریدوں کے سامنے تعریض و کنا یہ کے طور پر بھی اپنی حاجت ظاہر کرنے سے احتیاط لازم ہے۔ جیسے ان کے سامنے پنیر یا لکڑی کا بھاؤ دریافت کرنا ، یا عمامہ اور چکہ اور جونہ اور زنانہ رومال ۔اور بچوں کی ٹوپی کی قیمت پوچھنا، جس سے معتقدین سیمجھیں گے کہ شاید درولیش کوان چیزوں کی ضرورت ہے اور وہ جانتے ہیں کہ ان کے پاس خرید نے کو پھے ہیں تو لا محالہ وہ ان چیزوں کے خرید کرلانے میں جلدی کریں گے۔ تو اس صورت میں گویا شخ نے صراحة سوال کیا۔

اور جاننا چاہئے کہ درویش کا اپنے پاس رہنے والے فقراء کی ضرورتوں کو تعریضاً ظاہر کرنا خاص اپنی اور اپنے اہل وعیال کے ضرورتوں کے متعلق تعریض کرنے سے اخف ہے۔

چنانچدایک دفعہ بازار کے کتے اور شکاری کتے میں مناظرہ ہوا۔ بازاری کتے نظری کتے سے کہا کہ تو میری طرح کوڑی پر پڑے ہوئے کلڑوں سے کیوں قناعت نہیں کرتا۔ اورامراء وسلاطین کی صحبت سے الگ ہو کرراحت و آزادی کیوں نہیں اختیار کرتا، لیکن میں و یکھنا ہوں کہ وہ لوگ پھر بھی تیری عزت و خاطر کرتے ہیں۔ اور جھے دھتکارتے اور ذلیل کرتے ہیں (اس کی کیا وجہ ہے؟) شکاری کتے نے کہا کہ میں گو معزز ہوں امراء وسلاطین کے سر ہوں، مگر میں دوسروں کے لئے شکار کرتا ہوں اس لئے معزز ہوں اور تھے و گئے کوڑیوں پر دھکے دیئے اور تو ہیں۔ اور تھے کوڑیوں پر دھکے دیئے میں ہوں ہیں۔ حالے شکار کرتا ہوں اس کے معزز ہوں اور تو اپنے ہیں۔ اور تھے کوڑیوں پر دھکے دیئے میں۔

اورعزیزمن! اگرتم کواپنے پاس آنے والے دوستوں کی امداد قبول کرنے سے چارہ ہی نہ ہوتو لوگوں کے دلوں میں اپنے متعلق اس قتم کا خیال ہرگزنہ ڈالنا کہ میں دست غیب سے کھانے پر قادر ہوں ،اور اشیاء کی عقیقت بدل سکتا ہوں ( کہ ٹی کوسونا ہنادوں اور پانی کو دو دھ کروں) لیکن محض ادب کی وجہ سے میں نے بیطریقہ چھوڑ دیا ہے خواہ واقع میں تم اس دعوے میں حق پر ہو یاباطل پر (ہرحال میں اس سے احتیاط کرو)
کیونکہ اس کا ضرر بہت سخت ہے اور مریدوں کے دلوں میں اس قتم کے خیالات پیدا
کرنے کا ایک طریقہ یہ بھی ہے کہ تم اولیاء کی حکایت بیان کر کے جن کے ہاتھوں سے
حقائق اشیاء بلیٹ گئ ہیں یوں کہو کہ یہ بچھ کمال نہیں ، بلکہ نقص ہے۔ کا ملین سے اس قتم
کے تصرفات ظاہر نہیں ہوتے (جس سے مقصود یہ ہوتا ہے کہ ہم کا مل ہیں اس لئے ہم
ایسے تصرفات نہیں کرتے) خوب مجھلو۔ واللہ یتولی ہداك و هو یتولی الصالحین ۔

#### غریبوں کے پاس اٹھا بیٹھا کرے

(۳۳) اور درویش کی شان یہ ہے کہ غریبوں کے پاس اٹھا بیٹھا کرے جن
کے کپڑوں میں جویں چلتی ہوں ، اور گاہے گاہان کے کپڑوں سے جویں پادیا کرے
خصوصاً اگروہ اندھے بھی ہوں۔ اور ان کے پاس بیٹھنے میں اپنی حقارت نہ سمجھے۔ کیونکہ
اللہ تعالیٰ نے رسول اللہ ﷺ پرایک نابینا صحابی سے ذراس بے رخی کرنے پرعتاب فرمایا
ہے "عَبَسَ وَ تَوَلِّی اَنُ جَاءَهُ الْاَعُمٰی وَمَا یُدُرِیُكَ لَعَلَّهُ یَزَ کُی اَوْیَدٌ کُرُ فَتَنَفَعَهُ
اللّهِ تَحْریٰ " لَی جمہ: آپ ترشروہو گئے اور منہ پھیرلیا اس واسطے کہ آپ کے پاس ایک
اندھا آگیا تھا اور آپ کو کیا خبر شایدوہ (گنا ہوں سے) پاک ہونے آیا ہو۔ یا وہ تھیحت
قبول کرتا۔ اور نصیحت سے اس کو فع ہوتا۔ اس کو خوب سمجھ لو۔

#### صرف این شهرت کے طالب نہ بنو

(۳۵) اور درویش کی شان بیہ ہے کہ وہ اس بات کا طالب نہ ہو کہ (لوگوں میں) تنہا اس کا نام مشہور ہو کیونکہ اس میں بے ثار آفات ہیں اور ادنیٰ آفت بیہ ہے کہ اس کے ہم عصر وں میں جوکوئی اس سے (شہرت میں بڑھ جائے گا بیاس سے کرا ہت کر ہے گا اگر چہوہ اللہ تعالیٰ کامطیع اور دنیا میں بے رغبت اور صاحب ورع وتقوی ہی

ل سورة عبس: ١-٤

کیوں نہ ہو، مگر چونکہ اس کی شہرت اس کے نام کو کھاتی ہے اس لئے یہ یوں چاہے گا کہ
اس کا نام مجھ سے بلند نہ ہوتو (گویا) یہ شخص دوسرے کے لئے نقصان خیر کا طالب ہے
تاکہ وہ اس سے متاز نہ ہوسکے بیام اس ارادہ کولازم ہے جواس سے منفک نہیں ہوسکتا
تواب بیاورا بلیس دونوں بھائی بھائی ہوگئے (کیونکہ وہ بھی آ دمیوں کے لئے نقصان خیر
کا طالب ہے اور بیجھی ۱۲)۔

علاوہ ازیں ہے کہ میں ابلیس سے ایک دفعہ عالم خیال میں ملا اوراس سے گفتگو ہوئی تو ابلیس نے کہا کہ مجھے طاعت کی کمی پر غیرت آتی ہے کیونکہ رحمت غضب پر غالب ہے (تو چاہئے کہ مرحومین کا وجود مخضوبین سے زیادہ ہواور ہے جب ہی ہوسکتا ہے کہ طاعات کا وجود معاصی سے زیادہ ہو کم نہ ہو۔اس کے بعد علامہ نے ابلیس کی پوری تقریر نقل کی ہے جود قتی ہے توام کے لئے اس کا ترجہ مناسب نہیں اس لئے ہم اس کا ترجہ چھوڑ کراس کے بعد سے ترجمہ شروع کرتے ہیں۔) اور بندہ کا اس میس کیا ضرر ہے اگر سارے آ دمی عارف مربی صاحب تلقین ہو جا کیں کیونکہ اس میں اس کے نبی کریم ہوئے کے کئے بڑا شرف ہے اس لئے کہ حضور ہیں کی خصوصیات میں سے یہ بات کر میم ہوئے ہیں تو (اب جو خص یول ہے کہ آپ کی امت میں اقطاب وابدال واوتا دوغیرہ ہوتے ہیں تو (اب جو خص یول چاہتا ہے کہ شہرت میں مجھ سے کوئی نہ بڑھے۔) اس مسکین کو اہل تقوی سے ضرور کراہت ہوگی اور اگر یہ خدا تعالی اور رسول اللہ چھے کی محبت میں سچا ہوتا تو مشائخ اور اصحاب سلسلہ کی کثر ت سے خوش ہوتا کیونکہ ہے بات رسول اللہ پھے کی خوشی کا باعث ہور کے (کہ آپ کی امت میں ہادی اور رہنما کثر ت سے ہوں) خوب سجھ لو۔

### اپنی زبان کواپنے معاصرین کے حق میں ہمیشہ سنجالے

سر (۳۱) اور درولیش کی شان میہ کہ اپنی زبان کو اپنے معاصرین کے تق میں میشہ سنجالے (لیعنی ان کی برائی نہ کیا کرے اور بیالیا عام مرض ہے کہ اس سے بجز معدودے چند درویشوں کے کوئی بچا ہوانہیں کیونکہ اگر کوئی صراحة اپنے معاصی کی

تنقیص نہ کرتا ہوتو وہ کنایۂ وتحریضاً تو ضرور کرے گا اور دونوں کا درجہ ایک ہی ہے کیونکہ (جوشے تفاق کے اس بات سے ڈرتا (جوشی تعریضاً کے کنایہ تنقیص کرتا ہے) وہ صراحة غیبت کرتے ہوئے اس بات سے ڈرتا ہے کہ سننے والے جو شاگر دیا مرید وغیرہ ہیں اس کوغیبت کرتا ہوا دیکھے کر حقیر و ذلیل سمجھیں گے (کہ یہ کیسے بزرگ ہیں جو دوسروں کی غیبت کرتے ہیں پس تعریض کا منشاء سمجھیں گے (کہ یہ کیسے بزرگ ہیں جو دوسروں کی غیبت کرتے ہیں پس تعریض کا منشاء مجھی دین نہیں بلکہ اپنی جاہ کی حفاظت ہے ا)۔

ہاں اس کا مضا نقہ نہیں کہ (حجموٹے ) مدعیوں کے بعض عیوب بیان کر دیئے جائیں تا کہ جولوگ ان کے طریقہ کا اتباع کرنا جاہتے ہوں وہ اس ارادہ ہے رک جائیں جیسا کہ آج کل اکثر مرید ہونے والوں کی عام حالت ہے ( کہ وہ جھوٹے مدعیوں کی طرف زیادہ جھکتے ہیں ) اور آج کل طریق کی طرف نسبت کرنے والوں میں زیادہ کی حالت تباہ و ہر باد ہے (محقق تھوڑ ہے ہیں جھوٹے مدعی زیادہ ہیں ) جن پر اہل طریق (کیا زندہ اور کیا مردہ)سب کےسبلعنت کرتے ہیں کیونکہ وہ تضنع اور تکلف اور بناوٹ وسجاوٹ ہی میں رہتے ہیں بھی عمامہ کی بندش کود میکھتے ہیں بھی شملہ کو بمبھی اس کی درستی اور پہننے سے پہلے اور آ دمیوں کے سامنے آنے سے پہلے (باربار) اس کود مکھتے ہیں ( کہ کہیں خرابی تونہیں رہ گئ )اوراس کےسوا بہت ہی آ فات میں مبتلا ہیں جو عام مومنین ریجی مخفی نہیں روسکتیں (اگروہ بنظر تحقیق غور کریں ) پھراییا شخص یہ کیوں کر جا ہتا ہے کہ اللہ تعالیٰ تک پہنچ جائے (اور وصول کا دعوی کرے ) توایسے لوگوں کے عیوب ان لوگوں کے سامنے بیان کرنا جائز ہے جوان کے طریق میں داخل ہونے کا قصد کرتے یاان سے اعتقاد پیدا کرنا جا ہتے ہیں باقی ایسے لوگوں کے سامنے کسی درویش کی برائی کرنا جوان کےسلسلہ میں داخل ہونا یا معتقد بننانہیں جائے بالکل حرام اور سخت حرام ہے۔

پس اس سے بہت احتیاط حا ہے کہ اپنے متعلقین کے سامنے خوش طبعی کے طور پر اپنے معاصرین کی مذمت کا درواز ہ کھولا جائے اور خیرخوا ہی یا تنبیہ کا بہانہ کیا جائے۔ جب اس کوسمجھ گئے تو درویش کو اپنے کسی معاصر کے نسبت یوں کہنے سے احتر از کرنا چاہئے کہ فلاں شخص کو تجلیات اور مقامات حاصل نہیں ہوئے جو قوم کے نز دیک سیر فی الطریق کی علامت ہے اگر ہم کو معلوم ہوتا کہ اسے ان ام ور کا پچھ بھی ذوق حاصل ہے تو ہم کو اللہ تعالیٰ کی جانب سے اس کی تنقیص کی اجازت اور گنجائش نہ ہوتی لیکن حق کا اتباع ضروری ہے (اس لئے ہم حق کو واضح کرتے ہیں) پھراسی قتم کی با توں سے اپنے بھائی کی فیبت میں مبالغہ کرتا چلا جاتا ہے۔

پس ان (جھوٹے) دعوے کرنے والوں کولوگوں کے ساتھ استہقاء وغیرہ میں نکلنے سے پر ہیز کرنا چاہئے کیونکہ بعض دفعہ ان کی وجہ سے دعاء کی قبولیت میں تو قف ہوجا تا ہے اس لئے کہ ان کے باطن میں دعوی ہے جواللہ تعالیٰ کے ساتھ منازعت (اور مقابلہ) ہے خصوصاً جب کہ ان کا گمان یہ ہو کہ مخلوق کو ہماری ہی وجہ سے بارش نصیب ہوئی اور ہم تمام حاضرین میں سب سے زیادہ اللہ تعالیٰ کے یہاں مقرب ہیں اور اس لئے وہ دعاء کے لئے سب سے آگے بڑھتے ہیں حالانکہ طلب حاجات کے لئے وہ لوگ بلائے جانے چاہئیں جن کے قلوب تو پھر بلائے جانے چاہئیں جن کے قلوب تو پھر

ہے بھی زیادہ سخت ہیں خصوصاً اگر سلطان ان میں سے کسی خاص شخص کے پاس دعاء استسقاء کی درخواست بھیج (اس وقت توان کے تکبر کی کچھا نتہائہیں رہتی) خوب سمجھلو۔ اور جان لو کہ کشف پر بھروسہ کرنا جا ئز نہیں جو کہ محسوس ہوتا ہے توالی خواہیں د کھنے پر بھروسہ کیوں کر جائز ہے جن سے تم کواپنے معاصرین میں ممتاز و بلند ہونا معلوم ہوا ہے (بھلاخواب بھی کوئی جحت ہے جس سے آدمی اپنے کومقرب اور بلند سمجھنے لگے بلکہ سالک کا تو یہ مذاتی ہونا چاہئے۔

نہ شم نہ شب پر ستم کہ حدیث خواب گویم چوغلام آفتا بم ہمہزا فتاب گویم ۱۲)

پس لوگوں کی اس بات سے بھی خوش نہ ہونا کہ فلاں شخص کوفلاں بزرگ سے
(یعنی تم سے) نفع حاصل ہور ہاتھا پھروہ ان سے بدل کر دوسرے شخص کے پاس چلا
گیااور وہاں اس کواتنے سال ہو گئے مگر حالت میں پھے بھی تغیر نہیں اور نہ پھی تجلیات اس
کونظر آئیں کیونکہ ایسی باتوں سے خوشی ہونا سم قاتل ہے اورا گرتم خود اس بات کواپئی
زبان سے اپنے مریدوں کے سامنے صاف صاف کہوتو اس (کے ضرر) کا تو کیا پوچھنا
اللہ تعالیٰ ہم کواس بلاسے بچائے ۔امین ۔

# جب شخ کی طرف سے تلقین ذکر کی اجازت ملے تو ہوشیار رہے

(۳۷) اور درویش کی شان ہے کہ جب اس کوشنے کی طرف سے تلقین ذکر کی اجازت ہوتو ہوشیار ہے کہ اس کے پیر بھائی یا مریدین اس کونفیحت کرنا نہ چھوڑ دیں کیونکہ جب وہ ان سے بیہ بات ظاہر کرے گا کہ جھے تلقین کی اجازت مل گئی اور اب میں مریدین وسالکین کی تربیت کے قابل ہو گیا ہوں تو اس کے پیر بھا ئیوں یا مریدوں میں کوئی اس کونسیحت کرنے کی جراءت نہ کرے گا خصوصاً اگر ہروقت سر جھکا ئے رہنے اور گریبان میں منہ ڈالے رکھنے سے معتقدین کے قلوب میں اس کی عظمت و ہیت بھی قائم ہوگئی ہواور اس کے علاوہ دوسرے اسباب بھی ہوں جن سے ہیبت قائم ہوتی ہے قائم ہوتی ہوں جن سے ہیبت قائم ہوتی ہوت

خواہ ان کے اختیار کرنے میں بہ بچا ہویا مصنع ہو۔ جب اس کو سمجھ گئے تو درویش کو جا ہے کہا ہے دوستوں اور مریدوں سے درخواست کیا کرے کہ (اگر مجھ میں کوئی بات خلاف شریعت وطریقت دیکھوتو) مجھے فیسے تکردیا کر واوراس بارے میں ان سے اصرار کرے۔ چنا نچے ایک مرتبہ حضرت سیدنا عمر رضی اللہ عنہ نے اپنے اصحاب کا امتحان کرنا چا ہا اور فر مایا کہ اگر میں سید ھے راستہ سے ٹیڑھا ہو جاؤں تو تم کیا کروگے؟ صحابہ ہے جواب دیا کہ ہم تلوار سے تمہار اس جدا کردیں گے۔اس جواب پر حضرت عمر رضی اللہ عنہ خوش ہوئے اور فر مایا کہ ہاں تم کوالیا ہی ہونا چاہے۔

پس شخ ناقص کواپنے مریدوں کے سامنے ایسی باتیں کرنے سے احتراز کرنا چاہئے '' کہ جو مرید اپنے شخ کے ان افعال کو جو ظاہر میں برے معلوم ہوتے ہیں شریعت کی موافقت پر محمول نہ کر ہے اور ان میں تاویل کر کے اچھے محمل پر حمل نہ کر ہے اس کو پچھ حاصل نہ ہوگا'' یہ بات منہ سے نکالنا اولیاء کا ملین ہی کوزیبا ہے جوانبیاء کیہم السلام کے سپچوارث ہیں اور جو شخص ان کے درجہ کو نہ پہنچا ہوا سے کب جا نز ہے کہ الیسی باتیں کہہ کر اپنے اوپر دوستوں کی نصیحت کا دروازہ بند کرے حالانکہ وہ وساوی وعیوب باتیں کہہ کر اپنے اوپر دوستوں کی نصیحت کا دروازہ بند کرے حالانکہ وہ وساوی وعیوب سے پاک ہونے کہ وہ نامی کی شخص کے بولوں کی مصلحت تھی کیونکہ وہ جانتے تھے کہ وہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے اس سے مقصود مریدوں کی مصلحت تھی کیونکہ وہ جانتے تھے کہ وہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہر حال میں اپنے مورث ہی کے قدم پر چلتے رہتے ہیں تو ان کا اپنے مریدوں کو یہ امرکرنا زیبا تھا کہ ان کے تمام حالات کو شریعت کی موافقت پر محمول کریں۔

لیکن جس شخص کو بیمر تبہ حاصل نہ ہووہ اپنے مریدوں کو کیسے تھم کرتا ہے کہ اس کے تمام افعال کوشریعت کی موافقت پرمحمول کریں (اوراس کے سب کا موں میں تاویل کیا کریں اوراس طرح اپنے آپ کو کلمہ 'خیر اور تصیحت سے محروم کردے اور (متقدمین میں سے کسی سے اگریہ بات ثابت بھی ہوتو ) اس حال کوان اولیاء عارفین کے حال سے کیا نسبت جواینے تمام احوال کونفاق سے اور تمام افعال کوریاء سے متہم سمجھتے تھے۔ رضی اللّٰء نہم اجھین ۔

امیرالمومنین سیدناعر بن الخطاب رضی الله عنه فرمایا کرتے تھے کہ خدااس شخص پررتم کرے جو مجھے میرے عیوب پرمطلع کردے اور حضرت عمر بعض دفعہ حضرت حذیفه بن الیمان کے مکان پر جاتے اور ان سے کہتے کہ اے حذیفہ تم رسول الله ﷺ کے داز دار ہواور منافقین کو پہچانے ہواور رسول الله ﷺ کے زمانہ حیات ہی سے ان کو جانے ہوتو تم دیکھو کہ میرے اندر نفاق تو نہیں اگر ہوتو مجھے بتلا دو ، وہ جواب دیتے کہ اے امیر المومنین بخدا میں آپ کے اندر نفاق بالکل نہیں یا تا اس پر حضرت عمر فرماتے کہ تم غور کرواور اچھی طرح تامل کرو پھر حضرت حذیفہ اور حضرت عمر رضی اللہ عنہما دیر تک روتے رہتے یہاں تک کہ دونوں بے ہوش ہوجاتے حضرت حذیفہ کوتو حضرت عمر کی اس بات پر رونا آتا اور حضرت حذیفہ گو صوب نہ ہوتا ہو۔

تو دیکھو حضرت عمر باجو دید که ان کی فضیلت اور الله تعالی کا ان سے راضی ہونا قطعی ہے اور الله تعالی کی طرف سے ان کے جنتی ہونے کی شہادت بھی موجود ہے چنا نچہ ارشاد ہے "لقد رضی الله عن المومنین اذیبا یعونك تحت الشحرة ۔ الآیة استرجمہ: بیشک الله عن المومنین ہوگئے جب کہ وہ شجرہ حدیبیہ کے ینچ آپ سے بیعت کرتے تھے ) اور حضرت عمر بھی بیعت رضوان میں موجود تھا اس پر بھی وہ این نفس کو نفاق سے متہم سجھتے تھے۔ جب حضرت سیدنا عمرضی اللہ عنہ کا بیرحال تھا تو ہم جیسوں کا تو کیا حال ہونا چا ہے ۔ نسال الله العافیة ۔

قطب ربانی سیداحمد رفاعی رضی الله عنه فر مایا کرتے تھے کہ جو شخص اپنے خوا طر ووار دات کو ہمیشہ تہم نہ سمجھے وہ مر دان طریق کے دفتر میں نہیں لکھا جاتا (یعنی وہ اولیاء

آ دابِ بندگ میں شارنہیں کیا جاتا ) و باللہ التو فیق۔

## اگر کوئی شخص بغیر تعظیمی القاب کے شیخ کا نام لے تواس سے مکدر نہ ہو

(۳۸) اور درولیش کی شان بیہ ہے کہ اگر کوئی اس کوصرف اس کا نام لے کر یکارے اور سیادت اورمشیخت ( کے مناسب کوئی تعظیم ) کا لفظ نہ بڑھائے تواس سے مکدر نہ ہونہاس پرغصہ کرے کیونکہ ( صرف نام سے پکارنا ) یہ سچی اور صحیح بات ہے جس میں کچھ بھی جھوٹ نہیں بخلاف سیداور شخ کہنے کے ( کہاس میں کذب کا اخمال ہے ) ممکن ہے کہتم خدا تعالی کے نز دیک سیداور شخ نہ ہوتو (اس حالت میں )تم کوسیداور شخ کہنے والا کذب میں مبتلا ہوجائے گا۔

پی شخ کوتو یہی جا ہے کہا ہے متعلق ہمیشہ یونہی سجھتار ہے ( کہ شاید میں خدا تعالیٰ کے نز دیک بزرگ اورسید نہ ہوں ) اور جو شخص اس کی تعظیم نہ کرے اس کے فعل کواسی پرمحمول کرے (کہاس نے کذب ہے بچنے کے لئے تعظیمی الفاظ استعال نہیں کئے )ر ہامرید(اورشاگرد)وہ تو شخ کےساتھ ادب (وتعظیم) ہی (کے برتاؤ) کا مامور ہے پس وہ شخ کوصرف نام لے کر کبھی نہ پکارے۔ بلکہ سیادت ومشخت وغیرہ (کے مناسب تعظیمی )الفاظ سے پکارے۔ نیز بُرے القاب سے بھی نہ یکارے گووہ القاب سيج ہی ہوں ( جیسے اعمش واعرج واعمی وغیرہ ) اس کوخوب سمجھ لو۔

### الیی بات بیان نہ کر ہے جس میں اینے نفس کی حمایت ہو

(۳۹) اور درولیش کی شان بیہ ہے کہ جب اس پر بکاءاور خشیت طاری نہ ہوتو ا ایسی با تنیں بیان نہ کر ہے جن میں اپنے نفس کی حمایت ( اور طرف داری ) ہومثلاً بیہ کہ بکاءاور رفت ناقصین پرطاری ہوا کرتی ہے کاملین کسی کلام کے سننے سے متاثر نہیں ہوا کرتے اور ندان پراحوال کا غلبہ ہوتا ہے اور حضرت صدیق اکبررضی اللہ عنہ کے قول ہے استدلال کرنے لگے کہ انہوں نے ایک شخص کودیکھا جوقر آن س کررور ہاتھا تو فر مایا:

مجھی ہم بھی ایسے ہی تھے یہاں تک کہ ہمارے دل سخت ہو گئے اھ۔

اور حضرت جنید ی قول کو بیان کرنے لگے کہ ایک دفعہ ماع سے سب لوگ حرکت میں آگئے اور حضرت جنید سکون کے ساتھ بیٹے رہے لوگوں نے اس کا سبب پوچھا تو فرمایا "و تدی الحبال تحسبہا جامدہ و ھی تمر مرالسحاب "طل (تم پہاڑوں کو دیکھ کریہ مجھو گے کہ وہ تھرے ہوئے ہیں حالانکہ وہ با دلوں کی طرح چل رہے ہوں گے بین حالانکہ وہ با دلوں کی طرح چل رہے ہوں گے بین حالان کہ میری بھی یہی حالت ہے کہ ظاہر میں ساکن ہوں اور باطن میں متحرک ہوں)۔

اوراسی قسم کے بہت می حکایتیں ہیں (ان کواپیے نفس کی حمایت کے لئے بیان نہ کرنا چاہئے ) کیونکہ اول تو یہ ان حضرات کے مقام پرنہیں ہے جن کی حکایتیں بیان کررہا ہے اور اگر مان بھی لیا جائے تو کیا اور حالتوں میں بھی یہ ان کے ساتھ تھا (یاصرف گریہاوررفت طاری نہ ہونے ہی میں ان کے ساتھ ہے)۔

اور جوشخص تامل سے کام لے گا اس کو معلوم ہوگا کہ عارفین پرزیا دہ ترگریہ اور خوف ہی غالب رہا ہے یہاں تک کہ سیدنا ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ فرمایا کرتے تھے کاش میں ایک پرندہ یا ترکا ہوتا۔ اور سیدنا عمر فاروق رضی اللہ عنہ فرمایا کرتے تھے کاش مجھے میری ماں نے نہ جنا ہوتا اور حضرت سیدتنا عائشہ فرماتی ہیں کاش میں ملیا میٹ ہوجاتی (کہ مجھے کوئی بھی نہ جانتا) اور فضیل بن عیاض فرماتے ہیں کہ مجھے کسی نبی مرسل یا فرشتهُ مقرب پردشک نہیں ہوتا کیونکہ آخرت کے ہولناک مناظر کو وہ بھی دیکھیں گیا میں بلکہ مجھے تو اس خص پردشک آتا ہے جو پیدائی نہیں ہوا (کہ وہ بہت مزے میں ہے)۔ اور ایک خص سیدنا عمر بن عبدالعزیز کے بالا خانہ کے نیچ رات کو لیٹ گیا تھا اور ایک خص سیدنا عمر بن عبدالعزیز کے بالا خانہ کے نیچ رات کو لیٹ گیا تھا

اورایک کسیده مرن سبدا مرزی سبدا سریرے بالاحالہ سے پیادات ویک میا ھا اس کے اوپر (بالاخانہ کے پرنالہ سے ) پانی گرنے لگاجس کا پچھسبب سمجھ میں نہ آیا کیونکہ آسان بالکل صاف تھا جس میں باول کا نشان بھی نہ تھا وہ بالا خانہ کی حجیت پر

چڑھا تو دیکھا کہ سیدنا عمر بن عبدالعزیز سجدہ میں پڑے ہوئے رور ہے ہیں اوران کے آنسو پر نالہ سے بہد کرزمین پر گررہے ہیں۔ تو کیا وہ ناقص تھے اورتم کامل ہو۔ پس سمجھ سے کا ملواور (ادب اختیار کروکیونکہ )ادب میں بڑی خیر ہے۔

اور خبر داراولیاء سابقین میں سے کسی کے کلام میں تلوین کو دیکھ کران کا برائی سے ذکر نہ کرنا جیسے سیدی عمر بن فارض اور سیدی محی الدین (ابن عربی) وغیر ہم کیونکہ ان حضرات نے جو پچھ آ گے بھیجا تھا اس پر بہنچ گئے سیا یک جماعت ہے جو گذر چکی (ان کے لئے وہ ہے جو آم نے کما یا اور تم ہارے لئے وہ ہے جو تم نے کما یا اور تم ہارے لئے وہ ہے جو تم نے کما یا اور تم ہارے اعمال کے متعلق موال نہ ہوگا بلکہ تم سے تمہارے اعمال کے متعلق سوال ہوگا۔ پس اپنی خبرلو دوسروں کے پیچھے کیوں پڑتے ہو)۔

علاوہ ازیں ہے کہ جو شخص یوں کہتا ہے کہ سیدی ابن فارض یا ابن عربی اصحاب تلوین میں سے تھے اس نے تو خود اس تلوین کا بھی مزہ نہیں چکھا جس کی وجہ سے ان کو ناقص کہتا ہے تمکین تو دور رہی پس زیادہ تر جولوگ ایسی با تیں بناتے ہیں وہ محض تقلید کی بناء پر بیہ باتیں کہتے ہیں کیونکہ انہوں نے محققین صوفیہ کی کتابوں میں جیسے رسالہ قشریہ وغیرہ ہے میہ مضمون و مکھ لیا کہ تلوین ناقصین کو ہوا کرتی ہے مگر ان کا مطلب نہیں سمجھ کیونکہ ان کا مطلب بہیں سمجھ کیونکہ ان کا مطلب بہیں سمجھ کیونکہ ان کا مطلب بیہ ہوتی ہو اور ان کے نقصوں میں ہوتی ہے اور ان کے نزد کیک کامل وہ ہے جس کوتلوین میں تبدین حاصل ہوجائے ور نہ اگر بیہ مراد نہ ہوتو حق نتوالی شانہ ہر دون نئی شان میں نہ ہوتے ۔ پس مرد کامل وہ ہے جو ہر سانس میں اپنے اندراور دوسروں کے اندر افقلا بات شیون الہیہ ) کی خبر نہ ہواس کو معرفت الہی پچھ بھی ماضل نہیں نہ وہ خدا کوجا نتا ہے نہ اپنے کونہ دوسروں کو (بلکہ نراجابل ہے)۔

پس سمجھ سے کام لو اور اولیاء کرام رضی الله عنہم کے ساتھ اُدب کو لازم سمجھو کیونکہ تیراان پراعتراض کرنا تیرے بے ذوق ہونے کی دلیل ہے۔دوسرے بیہ کہاس اعتراض نے فائدہ ہی کیا ہے کیونکہ جولوگ عالم آخرت میں پہنچ گئے ہیں آب وہ استفادہ کے قابل نہیں رہے (کہ ان سے فیض حاصل کیا جاسکے ) تواب تمہارا کلام اس پرمحمول نہیں ہوسکتا کہتم طالبان سلوک کے لئے ان کے مراتب و مقامات کوظا ہر کرنا چاہتے ہو (تاکہ وہ ناقصین سے استفادہ نہ کریں) اور (جب یہ مطلب نہیں ہوسکتا تو) اب تمہارے اس کہنے کا کیا حاصل ہے کہ فلال ولی ناقص تھا (اور فلاں تکوین میں تھا اب اس سے کچھ بھی فائدہ نہیں کیونکہ وہ جیسا کچھ بھی تھا پہلے تھا اس وقت اس کے نقصان کو ظاہر کر کے تم کس کوان سے روکنا چاہتے ہو)۔

جب یہ بات سمجھ چکے تو جان لو کہ تمہارا نہ رونا خود تمہارے ناقص اور قاسی
القلب ہونے کی دلیل ہے کیونکہ اللہ تعالی فرماتے ہیں "ویعرون للاذقان یہ کون و
یہ یہ عشو عا "فحابہ کا اور رسول اللہ پیسے کا تو یہی حال تھا (کہ آیات المہیکوئن
کران کے رو نگٹے کھڑے ہوجاتے اور وہ رونے لگتے تھے ) اور اس کے خلاف جوسلف
سے پچھ منقول ہے وہ حالت نا درہ ہے جو کی وقت میں ان کو پیش آتی تھی (غالب حالت
ان کی یہی تھی کہ وہ آیات کوئن کر رویا کرتے تھے ،لیکن ناقصین کی عادت ہے کہ وہ اپنے
نفس کی حالت کو دیکھ کر اپنے مناسب اور اپنی حالت کے موافق حکایات سلف سے
استدلال کیا کرتے ہیں جو بھی کسی ہزرگ کو عمر تھر میں ایک دود فعہ پیش آئی ہیں کیونکہ اگر
بیان کی غالب حالات کو بیان کریں تو ان سے خود ان ناقصین کے اوپر جمت قائم ہو
ہوائے گی۔ اس کوخوب سمجھ لو۔

## اینے نیک اعمال پر بھی بھروسہ نہ کرے

و ۱۹۰۸) اور درولیش کی شان بیہ ہے کہ اپنے نیک اعمال پر کبھی بھر وسہ نہ کر ہے اور جن میں نفس کی آمیزش ہوان کا تو کیا پوچھنا اور میں نے ایک یہودی کوسنا کہ وہ دوسر ہے

ا الاسواء: ۹-۱- بيآيت مجده كي ہے جوصاحب پرهيں محده ضرور كرليل-١٢ هدير

سے کہدر ہا ہے کہ اپنے نفس کے ساتھ نیک اور بھلائی کا گمان کبھی نہ کرنا اور اس کو کسی حالت اور کیفیت سے مانوس نہ ہونے وینا کیونکہ جس چیز میں نفس کی آمیزش ہواس سے خدا تعالیٰ کا قرب حاصل نہیں ہوسکتا اھ۔ جب یہودی بھی اس سے منع کرتے ہیں (جن کے مجاہدات واعمال بوجہ کفر کے ہسا ء و مسنشورًا ہیں) تو بتلا ؤ ہمارا تو کیا حال ہونا چاہئے "نسال الله تعالی العافیة"۔

اورعزیزمن! آج کل مشائخ میں ایک دوسروں کونصیحت کرنے کا طریقہ گویا نہیں رہا کوئی کسی کوبھی نصیحت نہیں کرتا باوجود یکہ اس کو دوسرے کے وسائس نفس پر اطلاع بھی ہے (اور جانتا ہے کہ اس میں تکبریا عجب یا ریاء وحسد کا مادہ ہے ) اور ناقصین کوتوا کثر بیخوف مانع ہوتا ہے کہ اگر ہم نے دوسرے کونصیحت کی تو وہ بھی نصیحت کا دروازہ کھولے گا (اور آئے دن ہم کونصیحت کیا کرے گا) جس سے برغم خود دونوں کی مشیخت و بزرگی کرکری ہو جائے گی کیونکہ ہرایک کے مرید بیمگان کریں گے کہ اگران برگ میں کوئی نقص نہ ہوتا تو دوسراان کونصیحت کیوں کرتا اورسلف صالحین کی تو بیحالت بزرگ میں کوئی نقص نہ ہوتا تو دوسراان کونصیحت کیوں کرتا اور بعض خط و کتا بت کے ذریعہ سے ایک دوسرے پراعتراض اور گرفت بھی کہ وہ آپس میں ایک دوسرے کونصیحت کیا کرتے اور بعض خط و کتا بت کے ذریعہ سے بھی کہ وہ آپس میں ایک دوسرے کونصیحت کیا کرتے اور بھی بھی دھمکی اور عماب سے بھی کام لیتے تھے اور اس برتا ؤ سے ایک دوسرے کوفرحت وسر ور ہوتا تھا (رنج و ملال پاس بھی نہ تا تھا)۔

جب یہ بات سمجھ گئے تواب تم کسی کونفیحت سے نہ چھوڑ نا اگر چہ تمہار ہے معتقدین کی نظروں میں تمہاری عزت پاش پاش ہی کیوں نہ ہو جائے اور تمام لوگ تم کو ملامت ہی کیوں نہ کریں (گریہ ضروری ہے کہ اول آ دا ب نفیحت سکھ لو اور امر بالمعروف کا طریقہ معلوم کرلوور نہ بجائے نفع کے نفیحت سے دوسرے کونقصان پنچے گا اور بجائے اصلاح کے فساد ہوگا اور سب سے پہلی شرط نفیحت کے لئے خلوص ہے کہ دوسرے کومخس خیرخواہی اور دل سوزی سے نیک راہ بتادی اینے کو فضل اور اس کو حقیر سمجھ

اورعزیزمن! تم کواپی نسبت یه اعتقا در کھنا چاہئے کہ میں تو صرف عوام کے نزدیک درویش ہوں فقراء صادقین کے نزدیک میرا پچھ بھی درجہ نہیں اور (سجھ لوکہ) آدمیوں میں بہتر وہ ہے جو گمنام ہو کہ اپنے نام کواہل مشخت کی فہرست ہی سے مٹاچکا ہو کیونکہ یہ بات ظاہر ہے کہ فقراسی وقت تک نور ہے جب تک فقیراس کو چھپا تارہ (اور جس نے ظاہر کرنے کا قصد کیا اس کے پاس ظلمت کے سوا پچھ نہیں رہتا ، ہاں اگر کسی کو اللہ تعالی چیکا دیں باوجود یکہ وہ اپنے کو چھپا ناہی چاہتا تھا تو یہ نعمت موہو یہ ہے ، اس سے نور میں کی نہیں ہوتی بلکہ ترتی ہوتی ہے ال

اورعزیز من! اگر کبھی تم اپنے ناقص الحال دوستوں میں سے کسی سے ملو تو خبر داراس سے اپنے واقعات و حالات یا خواب و کشف وغیرہ کا تذکرہ کبھی نہ کرنا اور نہ اس پر اپنی نضیلت و فوقیت کا اظہار کرنا کیونکہ اس طرح تم اس کی حالت کومکدر کردوگے، بلکہ تم کو چاہئے کہ اس سے اپنے لئے دعا کی درخواست کرو (تا کہ وہ یہ سمجھے کہ تم اس کے معتقد ہو ) پھر تعریض و کنا یہ کے پیرا یہ میں لطافت کے ساتھ چیکے چیکے اس کو نفیحت کرو (اور کلام کا رنگ وہ اختیار کروکہ ) گویاتم اس سے سکھنا اور مستفید ہونا چاہتے ہوا ورخبر دار! اس پر کسی بات سے بینہ ظاہر ہونے پائے کہ تم اس کے سامنے اپنی مشخت جنلا نا چاہتے ہو کیونکہ اس طرح اس کا نفس برا فروختہ ہوجائے گا ، پھر تمہار ک بات سے اس کو پچھنی اس بات کو بات سے اس کو پچھنی اس بات کو بات سے اس کو پچھنی اس بات کو بات سے اس کو پچھنی نہ ہوگا خصوصا اگر اس نے یہ بچھ لیا کہ میرے مرید بھی اس بات کو تاڑ گئے ہیں (کہ تم ان کے پیر کو وعظ و نفیحت کرنے آئے ہو۔ یہ تو دوسروں کو نفید

اورعزیزمن! (اگرتم کوکوئی شخص نصیحت کری تو) خبر دار! اس کے متعلق جس نے تم کونصیحت کی ہے یوں باتیں نہ بنانا کہ فلاں نے ہم کو ایک بات کی نصیحت کی ہے، مگر وہ غریب معذور ہے کیونکہ وہ یہ سمجھتا ہے کہ درویش اس کی نصیحت کے محتاج ہیں حالانکہ درویشوں کوتو حق تعالی نے نفسانی کدورتوں سے پاک صاف کردیا ہے بلکہ اس نفیحت کے عمام علاء (ظاہر) اورعوام ہیں اور نقراء میں تو بعض ایسے ہیں جوشیطان کو اور اس کے نشکروں کو جانے بھی نہیں (کہ یہ سکھیت کے جہو ہے ہیں اور کہاں رہے ہیں کیونکہ وہ ان کے پاس ہی نہیں آسکتے) تم اس قتم کی باتیں ہر گزنہ بنانا کیونکہ اس میں مخلوق کو یہ بتلا ناہے کہ جس عیب کی وجہ سے تم کونسے حت کی گئی تھی اور جو بات تمہاری طرف منسوب کی گئی تھی اور جو بات تمہاری طرف منسوب کی گئی تھی اور جو بات تمہاری طرف منسوب کی گئی تھی ہو ۔ نیز اس میں اپنفس کی منسوب کی گئی تھی ہے کہ تم نے اپنے کوان درویشوں میں داخل کرلیا جن کوتم مدح وثنا کررہے ہواس کو بچھلواور اپنی طرف سے کوئی جواب نہ دو ( بلکہ خاموش ہوکر سب کی شیحت س لیا کرو) گو واقع میں تم اس عیب سے پاک ہی ہو جس کی بنا پر دوسراتم کو نشیحت کر رہا ہے ۔

اور خبردار ایمی کی نفیحت سے تہمار نے نفس میں جوش نہ پیدا ہونے پائے کہ تم
اس کی بات کے جواب میں ایک رسالہ تصنیف کر ڈالوجس میں بعض ناقص دروی ثول
کے اقوال واحوال جمع کئے جائیں (کہ فلاں درویش نے بھی وہ بات کہی ہے جو میں کہہ
ر ہا ہوں اوران سے بھی وہ افعال سرز دہوئے ہیں جو مجھ سے ہوئے ہیں ۱۱) کیونکہ اس
میں اپنے نفس کی حمایت ہے اوراس کا وبال تم پر ہی لوٹے گا کیونکہ تم نے اپنے نفس کے
ساتھ خیانت کی (کہ باوجود صد ہا عیوب کے تم نے اس کو پاک وصاف ظاہر کرنا چاہا)
خوس سمجھ لو۔

اور خبردار! اپنے ناصح کی نسبت یہ بات بھی نہ کہنا کہ اس کی نسیحت کا منشا (خلوص نہیں بلکہ) اس بات پررشک ہے کہ اس کے پاس لوگوں کا اس درجہ اجتماع نہیں جتنا میرے پاس ہے اور نہ اس سے استفادہ کرنے والے اس قدر ہیں جتنے مجھ سے مہتنفید ہیں تو وہ مجھے نسیحت کر کے اس دروازہ کو بند کرنا چا ہتا ہے (تا کہ اس بہانہ سے مخلوق کو میرے پاس آنے سے روک دے) کیونکہ ریہ بات تو اس کی قدرت سے باہر

ہے کہ بدون کسی تذبیر وحیلہ کے مخلوق کے قلوب کواپنی طرف مائل کرے۔

اور خبردار! یوں بھی نہ کہنا کہ یہ بات میرے قبضہ میں نہیں (کہ میں مخلوق کے دل اپنے سے پھیردوں اور اس کی طرف مائل کردوں ) اگر چہ فی نفسہ یہ بات میچ ہے مگر اس سے باطل کا قصد کیا گیا ہے (حقیقت کا قصد نہیں کیا گیا کیونکہ اس وقت ان باتوں سے بجزشفاء غیظ کے یااپنی مدح کے تہارا کچھ قصد نہ ہوگا ۱۲)

اور خردار! یوں بھی نہ کہنا کہ جب حق تعالیٰ کی بندہ کو مخلوق کی نفع رسانی کے مقرر کرتے ہیں اس کی محبت قلوب میں ڈال دیتے ہیں چاہے حاسد کتنی ہی ناک رکڑیں کیونکہ ان با توں سے نفس خوش ہوتا ہے اور یہ زہر قاتل ہے ۔ نیز اس میں اپنی تعریف بھی ہے کہ گویا تم نے اپنے کو ان لوگوں میں داخل کیا جو مخلوق کی نفع رسانی اور بندوں کی اصلاح کے لئے مقرر کئے گئے ہیں اور تم رسول اللہ ﷺ کے نائب ہواور اگر تم نظر بصیرت سے دیکھواور غور کروتو ایک باور پی اور پھل پیچے والے کو بلکہ ایک تیلی اور کا شنکار اور بھیتی کا شخ والے کو مخلوق کے لئے اپنے سے زیادہ نفع رسان پاؤں گا کا شنکار اور بھیتی کا شخ والے کو مخلوق کے لئے اپنے سے زیادہ نفع رسان پاؤں گے کے وقت یا نئے پیر ہونے کی حالت میں ایک روئی اور شور بایا جوتا ملنے کی منفعت میں غور کرے ، پھران باتوں کے نفع کو دیکھے جو وہ اپنے پاس بیٹھنے والوں کے سامنے کیا کرتا کرے ، پھران باتوں کے نفع کو دیکھے جو وہ اپنے پاس بیٹھنے والوں کے سامنے کیا کرتا ہے تو وہ میری بات کے صحیح ہونے کی تصدیق کرے گا (اور اقر ار کرے گا کہ واقعی باور چی اور کی اور جی اور کا شتکار وغیرہ مجھ سے زیادہ خلق اللہ کو نفع پہنچار ہے ہیں)۔

کیونکہ ان پیشوں کم سے وجود عالم کا قیام ہے پس پیشے والے بہت بڑی

ا سیشبدند کیاجائے کہ ذکر اللہ وعبادت الہیہ ہے بھی تو عالم کا قیام ہے۔ پھر میہ پیشہ والے درویشوں سے زیادہ نافع کیونکر ہوئے؟ کیونکہ علامہ اس مقام پر ناقصین کو تنبیہ فرمار ہے ہیں اور واقعی ناقص در دیشوں سے تو بہیشہ والے ہی زیاوہ نفع رسان ہیں کیونکہ ناقصین کی باتوں سے مخلوق کی اصلاح خاکنہیں ہوتی نہ ذکر اللہ وعبادت الہیہ میں ترقی ہوتی ہے۔

خیر کا کام کررہے اور مخلوق کو بڑا نفع پہنچارہے ہیں اور کمال بید کہ اس کے ساتھ وہ اپنے کو حقیر و ذلیل بھی سجھتے ہیں اور علاء ان کو جاہل بے وقوف گدھا کہیں تو ان سب باتوں کو تخل سے سنتے ہیں ، بلکہ ڈرتے ہیں کہ (عالم کی خفل سے ) کہیں ہم پر بلاء نازل نہ ہوجائے۔

اورعزیزمن! اگر مریدوں کے مجمع کی کثرت سے ہی آ دمی شخ و ہزرگ بن جایا کرے تو بازی گر اور دھوکہ باز، کیمیا گر) سب سے پہلے ہزرگ اور شخ ہونا جا ہئے (کیونکہ ان کے پاس سب سے زیادہ شاگر دوں کا مجمع ہوتا ہے ) چنا نچہ میرے بعض دوستوں نے ایک بازی گر کے حلقہ کی شار کی تو اس میں تین سوسے زیادہ آ دمی موجود تھے کہ اتنی مقدار کوئی شخ بھی اپنی مجلس ذکر میں جمع نہیں کرسکتا ہاں کوئی خوشی کی تقریب ولیمہ وغیرہ ہوتو اور بات ہے پس بیسب دھوکہ کی چیزیں ہیں۔خوب سمجھ لو۔

اور خبردار! اپنی نسبت بیہ بات بھی نہ کہنا کہ فلاں شخص کو جھے سے نفع ہوا ہے

کیونکہ ان باتوں میں تبہاری ہلاکت ہے اور جب تک تم اپنے گرد جمع ہونے والے

آدمیوں کے تعلق کو و بیابی اپنے ساتھ نہ بچھوجیسا کہ بازار والوں اور دوسر ہے شخ کے

مریدوں کے تعلق کو اپنے ساتھ بچھتے ہواس وقت تک تم دھو کہ اور فتنہ میں مبتلا ہو، کیونکہ تم

ہدایت خلق میں اپنا کچھ دخل بچھتے ہوا وراگر چہ وسا نظ وآلات کا ہونا ضروری اور لا بدی

ہدایت خلق میں اپنا کچھ دخل بچھتے ہوا وراگر چہ وسا نظ وآلات کا ہونا ضروری اور لا بدی

ہدایت خلق میں اپنا کچھ دخل بچھتا) بیا لی بات ہے جس کے ساتھ انسان کی عقل وقہم

ہدایت خاشیہ صفحہ گزشتہ کر ہے کا میں تو ان سے بہاں بحث نہیں وہ البتہ سب سے زیادہ نفع رسان ہیں اور وجود عالم انہی کے وجود سے قائم ہے امتر جم

لے (مطلب یہ ہے کہ دوسرے شیخ کے مریدوں یا بازار کے تا جروں کی بابت تہمارا خیال ہے کہ ان کو بھی سے پچوفیفن نہیں پہنچا۔اس طرح اپنے مریدوں کو بچھنا چاہئے کہ ان کو بھی مجھ سے پچھ فیفن نہیں ہوا جو پچھ ہوا ہے بلا واسط محض فضل حق سے ہوایا ان کے حسن ظن کی برکت سے ہواا ھا وراگرتم نے دونوں میں پچھ فرق کیا اور یہ سمجھا کہ ان کو تو مجھ سے فیفن ہوا ہے اور ان کوئیس ہوا تو یقینا تم دھو کہ میں ہو۔ غائب ہوجاتی ہے (کہ بعض دفعہ آلہ اور واسطہ ہونے کی حیثیت محض برائے نام لفظ ہی کے درجہ میں ہوتی ہے اور دل میں بیہ ضمون ہوتا ہے کہ مجھ سے بینفع ہوا اور مجھ سے اتنا فیض ہوا اور میں نے اپنے آ دمیوں کو کامل بنا دیا وغیرہ وغیرہ) پس خوب سمجھ لواور ان بلاؤں سے بیچنے کا پوراا ہتمام کرو)۔

#### صرف درویشوں کی صورت بنانے پراکتفا نہ کرے

(۱۳) اور درولیش کی شان ہے ہے کہ درولیثوں کی صورت بنانے اور ان جیسا لباس پہننے اور نمامہ کا شملہ چھوڑنے اور دوتین کھانے پراکتفا نہ کرے (اور محض ان باتوں سے اپنے کو درولیش نہ سمجھنے گئے ) اور دل میں یوں نہ کہے کہ جب سے لوگ تیرے معتقد ہوئے اور مرید بڑھ گئے اس وقت سے تو بڑی خیر و برکت میں ہے پھر (اس کی بید حالت ہو کہ ) جس قدر مرید بن و معتقد بن کا مجمع بڑھتا چلاجائے اتنا ہی بید دھو کہ میں ترقی کرتار ہے اور اس پرخدا کا شکر بھی کرتار ہے ( کہ میر سے بہت لوگ معتقد ہیں ) اور جب معتقد کم ہوجا کیں تو اس کے دل میں انقباض اور گھٹن پیدا ہوا ور باطن قلب میں خدا تعالی پراعتراض ہو (اور اس حالت کا بدترین حالات ہونا ظاہر ہے جو خدا کی طرف نہیں بلکہ ان کو شیطان کی طرف نے جاتی اور جہنم سے قریب کرتی ہے ) بلکہ ان باتوں میں سے کی پر بھی ذرہ برابر التفات نہ کرنا چاہئے۔

پس درولیش کی شان میہ ہے کہ وہ ظاہراو باطنا بالکل حق تعالیٰ کی طرف متوجہ ہو

اورانواع واقسام کی عبادات وطاعات سے اس کا قرب طلب کرے وہ اپنی ان ظاہری

(بقیہ حاشیہ صفحہ گرشتہ ) اس کا مطلب بینیں کہ اپنے احباب اور مریدوں سے طبعی تعلق میں بھی بہنیت دوسروں کے فرق ندہو طبعی تعلق میں فرق ہونے کا مضا نقہ نہیں کیونکہ جو شخص زیادہ ملتا ہے اور بار باراپنے باس آتا ہے اس کے ساتھ انس و مجت کا بڑھنا اور جو بالکل نہ ملے یا کم ملے اس سے مجت کم ہونا طبعی امر ہے اور شرعا بھی ملا قات و عدم ملا قات کے حقوق میں فرق رکھا گیا ہے مطلب میہ ہے کہ دونوں میں عقلی فرق نفع و عدم نفع کے کاظ سے نہ ہونا چیا ہے ۔خوب بجھ لو ۱۲ امتر جم

حالتوں سے بالکل غافل ہوتا ہے( کہ میرالباس کیسا ہے؟ عمامہ کیسا ہے؟ اور میرا کون معتقد ہے؟ اور کون معتقد نہیں؟ )۔

دیکھویہ دنیوی بادشاہوں کے درباری جس وقت بادشاہ کے سامنے دربار میں بیٹھتے ہیں اس وقت ان کواپنی ظاہری حالت پر کچھ بھی نظر نہیں ہوتی نہوہ دربار میں جاکر عمامہ کود کھے سکتے ہیں نہ کپڑوں کے میلے اور صاف ہونے پرنظر کرتے ہیں نہ اپنے بیٹھنے کے لئے فرش و قالین تلاش کرتے ہیں (نہ اپنے نوکروں اور ملازموں کی کثرت پر اتراتے ہیں بلکہ اس وقت سب اپنے کو لاشے اور ناچیز سجھتے ہیں ) اور جن چیزوں پر ناواقفوں کو نظر ہوتی ہے (جو دربارشاہی کی جلالت سے واقف نہیں ) ان کوان پرنظر نہیں ہوتی (تو یہی حالت درولیش کی ہونی چاہئے جو احکم الحاکمین کا درباری ہے )۔

اورجاننا چاہئے کہ بندہ کا اپنے اہل وعیال کے حقوق میں مشغول ہونا غفلت میں داخل نہیں کیونکہ بیہ حقوق تو خو داللہ تعالی نے اس پر مقرر فریائے ہیں (تو ان میں حکم اللہی کی وجہ سے مشغول ہونا اللہ تعالی ہی کی طرف متوجہ ہونا ہے کیونکہ احکام اللہی کی بجا آوری میں مشغولی عین طاعت میں مشغولی ہونا ہی خدا تعالیٰ کی طرف توجہ ہے اور طاعت میں مشغول ہونا ہی خدا تعالیٰ کی طرف توجہ ہے اور غفلت ہیں ہے کہ بندہ طاعت میں مشغول نہ ہو بلکہ معصیت میں مشغول ہویا مباحات میں بدون تصدطاعت کے مشغول ہو)۔

لوٹاتے سے کیونکہ حق تعالیٰ نے آپ پراہل حقوق کی طرف متوجہ ہونا بھی فرض کیا تھا۔
اورتم (اس جگہ یہ شبہ نہ کرنا کہ پھر حضور ﷺ میں اور دوسر سے عارفین میں کیا فرق ہوا وہ بھی اہل حقوق کی طرف امرالٰہی سے متوجہ ہوتے ہیں اور حضور ﷺ بھی اسی کے متوجہ ہوتے ہیں اور حضور ﷺ بھی اسی ایک متوجہ ہوتے ہیں اور حضور ﷺ بھی نہ میں زمین و آسان کا فرق ہے حضور ﷺ توجہ الی الخلق کی حالت میں بھی اللہ تعالیٰ کی طرف کامل توجہ رکھتے تھے گواس درجہ کی نہ ہوجو خاص وقت میں ہوتی تھی اور عارفین کی توجہ حق تعالیٰ کی طرف اس حالت میں ناقص ہوتی ہے کامل نہیں ہوتی خوب سجھ لواور ) حق تعالیٰ کے کامل نہیں ہوتی خوب سجھ لواور ) حق تعالیٰ کے ارشاد میں غور کرو و وَ یَوُمَ نَحُشُرُ الْمُتَّقِیْنَ اِلَی الرَّحُمٰنِ وَ فُدًا طُلُ کہ قیامت کے دن ہم متقیوں کور حمٰن کی طرف میمان بنا کر پہنچا ئیں گے اور تم جانے ہو کہ اللہ تعالیٰ کی طرف اس کو پہنچا یا جائے گا جوان کے پاس نہ ہو (بلکہ دور ہوبس متقین خواہ وہ کسی درجہ کے متی ہوں ایک حالت غیبت کی ضرور ہوتی ہے بخلاف انبیاء علیہم السلام کے کہ ان کو کسی عال میں حضرت حق سے غیبت نہیں ہوتی ۔ واللہ اعلیٰ میں حضرت حق سے غیبت نہیں ہوتی ۔ واللہ اعلیٰ ک

# ا پے متعلقین کے ساتھ شفقت کا معاملہ کرے

(۳۲) اور درولیش کی شان میہ ہے کہ اس کو ان لوگوں کے ساتھ شفقت ہوجو اس کے پاس رہتے (اور اس سے تعلق رکھتے) ہیں اور جو چیز ان کے قلوب کو متغیر کرنے والی ہے ان کو اس میں مبتلا کرنے کا سب نہ بے ۔ پس اپنے متعلقین ومریدین کو دعوتوں میں ساتھ لے جانے ہے احتر از کرے جب تک کہ دعوت کرنے والوں کی طلب صاوق میں ساتھ لے جانے ہو جائے کیونکہ اس (قتم کی دعوت کرنے والوں کی طلب صاوق صادق نہ ہو بلکہ یوں ہی درویشوں کو سکین وملا سمجھ کر ایصال ثواب کے لئے کھانا کھلانا چاہتا ہو) مریدوں پر برااثر ہوتا ہے اور اس سے ان کو سخت ضرر پہنچتا ہے کیونکہ (ایس وعوت ہاتھ کا میل ہے اور) وہ ابھی لوگوں کے میل کچیل کا تحل کرنے ہے عاجز ہیں دعوت ہاتھ کا میل ہے اور) وہ ابھی لوگوں کے میل کچیل کا تحل کرنے ہے عاجز ہیں

(ان کے قلوب میں ذراس ظلمت سے کدورت پیدا ہوجاتی اور تاریکی چھا جاتی ہے)۔

سیدی الشخ ابراہیم تنبولی رضی اللہ عنہ اپنے مریدوں سے جوان کے ساتھ دعوت میں جانا چاہتے بیڈر مادیا کرتے تھے کہتم لوٹ جاؤ کیونکہ میں تو زہر کھانے کے ارادہ سے جار ہا ہوں تو کیاتم بھی زہر کھاؤگے اس پروہ لوگ واپس ہوجاتے اگر شنخ کے مطبع ہوتے۔

نیزشخ ابراہیم میں فرمایا کرتے تھے کہ اے میرے بچوا میں تو سمندر ہوں میرے اندرز ہرا ترنہیں کرتا (اور ظاہر ہے کہ مریدوں کو بیہ مقام حاصل نہیں اس لئے ان کولوگوں کے میل کچیل سے ضرور نقصان پہنچے گا) خصوصاً جب کہ وہ مخلوق کے مشتبہ اموال کو نفسانی خواہش کے ساتھ (بڑی خوش سے ) کھاتے ہوں اور آپس میں ایک دوسرے سے یوں کہتے ہیں کہ حضرت شخ کے ساتھ یہ دن بڑے مزے کے گزرے ہیں جو محرکے ایام میں قابل قدر ہیں اور اگر کوئی مرید اپنے کی حرفت و پیشہ کی وجہ ہے جس کا نفع اس کواور اس کے اہل وعیال کو پہنچتا ہے کی دن دعوت میں حاضر نہ ہو سکے تو اس پر دوسرے مرید عالی کو پہنچتا ہے کی دن دعوت میں حاضر نہ ہو سکے تو اس پر دوسرے مرید عالی کو پہنچتا ہے کی دن دعوت میں حاضر نہ ہو سکے تو اس پر دوسرے مرید عالی کو پہنچتا ہے کہی دن دعوت میں حاضر نہ ہو سکے تو اس پر دوسرے مرید عالی کرتے ہیں (کہ واہ میاں آج تم کہاں رہ گئے تھے بڑی دولت سے محروم رہے )۔

اوراگرکوئی شخ ایساہوجس کوکوئی دعوتوں میں نہ بلاتا ہونہ اس کی خدمت کرنے کی طرف کسی کوالتفات ہواوراس لئے شخ خشہ حالی کے ساتھ موٹا جبہ اور موٹا پوسین پہن کر رہتا ہواور مریدوں کواس کے پاس جو وغیرہ کی خشک روٹی نمک کے ساتھ یا روگی ہی کھانے کو ملتی ہوجیسا کہ رسول اللہ ﷺ کھایا کرتے تھے تو ان ایام کو بیالوگ عمر کے (اچھے) ایام میں شار نہ کریں گے، بلکہ ان کو مصیبت اور بلا کے دن سمجھیں گے بلکہ بعض تو ایسے شخ کونفرت کے ساتھ چھوڑ کر اس سے الگ ہوجا کیں گے (تواہیے پیٹ کے گدھوں کو تو بیٹ بھرنے ہی کو بڑی دولت سمجھیں دعوتوں میں ہرگز ساتھ نہ لے جانا گدھوں کو تو بیٹ بھرنے ہی کو بڑی دولت سمجھیں دعوتوں میں ہرگز ساتھ نہ لے جانا

جاہے ) واللہ غالب علی امرہ۔

#### ایے ہم عصرول کے عیوب چھپاوے

براوردرویش کی شان میہ ہے کہ اپنے ہمسروں (اور ہم عصروں) کے عیوب چھپاوے اور ان کی خوبیاں ظاہر کیا کرے اور ان کی مدح وثنا کرے اور ان کے عیوب چھپاوے اور ان کی خوبیاں ظاہر کیا کرے اور ان کی مدح وثنا کرے اور ان کی کوئی خاص غرض نہ ہو مثلاً میہ کہ دوسرے بھی اس کی مکافات میں میرے ساتھ بھی برتاؤ کریں گے وغیرہ وغیرہ کیونکہ بعض لوگ اپنے دوسرے بھائی کی مدح وثنا اور نیک نامی سے شہرت اس لئے کرتے ہیں کہ دوسرا ہم کو نیک نامی سے مشہور کرے گا۔

اوربعض دفعہ اس لئے دوسرے کی تعریف کرتا ہے تا کہ اپنے اوپر سے حسد وغیرہ کا شبہ دورکر دے (کہ مجھ کو اپنے ہم عصروں پر حسر نہیں) اور تاکہ لوگ اس کو وسیع الاخلاق سمجھیں خصوصاً جب کہ وہ دوسرا شخص جس کی تعریف کی جارہی ہے اس تعریف کرنے سے کہ وہ دوسرا شخص جس کی تعریف کرنے سے سب لوگ کیا عوام اور کیا خواص اس کے بہت ہی زیادہ معتقد ہو جا کیں گے (کہ بیہ بڑے کامل ہیں ان کو اپنے دشمنوں سے بھی ملال نہیں ، بلکہ بے تکلف ان کی تعریف و برے کامل ہیں ان کو اپنے دشمنوں سے بھی ملال نہیں ، بلکہ بے تکلف ان کی تعریف و برجمی بھی رنج و ملال بھی ظاہر کر دیا کرے اور بیہ کہ اس کو اس کلفت کے برداشت کی برداشت کی طاقت نہیں تاکہ اس کا (باطنی ) حال مخفی رہے کیونکہ احوال باطنی چھیانے کی چیز ہیں طاقت نہیں تاکہ اس کا (باطنی ) حال محفی رہے کیونکہ احوال باطنی چھیانے کی چیز ہیں (ظاہر کرنے کی چیز ہیں)۔

اور ہر حالت کے مناسب خاص گفتگو ہے (اس لئے بھی نہ چاہئے کہ ہمیشہ ہر حالت میں اپنے ہم عصروں کی مدح وثنا ہی کیا کرے بلکہ بھی ان سے کدورت وملال بھی ظاہر کردیا کرے جب کہ وہ اس کے ساتھ برائی سے پیش آئیں ) جب میں ہم عصروں کے احوال میں ان کے پیچھے تو جہاں تواب (سنو کہ ) درویش کواپنے ناقص ہم عصروں کے احوال میں ان کے پیچھے تو جہاں

تک ہوسکے تاویل کرنا چاہئے گرسا منے سب با توں کوصاف صاف کہددینا چاہئے اور اس کی پرواہ نہ کرے کہ نفیحت سے ان کا دل برا ہوگا کیونکہ بی تو حقیقت میں ان کونفع پہنچانا ہے مگران کوخبرنہیں اورادنی نفع اس میں بیہے کہ کم از کم تمہاری نفیحت کے وقت تو وہ اینے نفس کوذلیل وحقیر سمجھیں گے۔

### مجھی دعویٰ کی بات نہ کرے

(۳۴) اور درولیش کی شان میہ ہے اگر بھی اس (کی زبان) سے کوئی دعو ہے
کی بات صادر ہوجائے تو اس کے بعد اس کے تد ارک کے لئے الی با تیں نہ کر ہے جن
سے سامعین پر دعویٰ سے اپنی براء ت ظاہر کی جائے (تا کہ وہ اس کو مدعی نہ سمجھیں)
حالا نکہ اس کا دل (تو اندراندر) صندوق کے برابرخوشی سے بھر گیا ہے جب کہ مریدوں
کو اپنے دعو ہے کی تصدیق کرتا اور پہلے سے زیادہ معتقد بنتا ہواد کھتا ہے (پھرالی با تیں
کرنے سے کیا نفع کہ ہم دعو ہے ہے کہ بیں )۔

اور جاننا چاہئے کہ کی شخص کو حقیر و کمتر سمجھنے کے لئے بیہ بات لا زم ہے کہ تم اس کے تمام موستوں اور ساتھیوں کی بھی (ول ہے) بے وقعتی کرو گے کیونکہ ارواح باہم جمع کئے ہوئے لشکروں کی طرح ہیں اپس مبغوض کا اجتماع مبغوض ہی ہے ہوگا اور محبوب کا اجتماع مجوب ہی ہے ہوگا (تو بینہیں ہوسکتا کہ جس ہے تم کونفرت ہے اس کے دوست احباب تمہارے محبوب ہوں یقیناً ان سب سے بھی تم کونفرت ہوگی)۔

دوشخص جو بھی باہم مجتمع ہوکر ایک دوسرے سے تعلق رکھتے ہیں ان میں باطنی طور پرضرورکوئی وجہمنا سبت ہوتی ہے اس کو سمجھ لو (اور کسی کو حقیر و ذلیل نہ سمجھو کیونکہ اس کا سلسلہ بہت دور تک چلے گا کہ اس کو ذلیل سمجھ کرتم اس کے تمام احباب واصحاب کو بے وقعتی کرو گے ) اور دیکھوا گر کوئی (شخ ) تم کو کسی قابل نفرت آ دمی کے اختلا ط (اور میل جول) سے منع کر ہے تو خبر دار بیانہ سمجھنا کہ وہ (شخ ) اپنے آپ کو اس شخص سے اچھا سمجھتا کہ وہ (شخ ) اپنے آپ کو اس شخص سے اچھا سمجھتا ہے جس کے اختلاط سے تم کو منع کیا ہے۔

کیونکہ یہ لازم نہیں بوجہ چند دجوہ کے جن کو اہل اللہ اپنے ذوق سے ادراک
کرتے ہیں (جن میں سے ایک بات یہ ہے کہ وہ اہل معصیت کے ساتھ بغض ونفرت
محض امرا لئی کی وجہ سے ظاہر کرتے ہیں کہ خدا تعالی نے صاحب معصیت کے ساتھ اس محض امرا لئی کی وجہ سے ظاہر کرتے ہیں کہ خدا تعالی نے صاحب معصیت کے ساتھ اس برتا وَ کا ہم کو حکم فر مایا ہے ۔ تحقیر د تذکیل کی وجہ سے یہ برتا و نہیں کرتے کیونکہ اہل اللہ جانے ہیں کہ خاتمہ کا حال خدا کو معلوم ہے ادر یہ منزل کی کے قبضہ میں نہیں کیا خبر ہے جو شخص آج گنہ گار ہے وہ کل کو خدا کے یہاں کس درجہ کا ہوگا ادر جو آج نیک دبرزگ ہے خاتمہ اس کا کیسا ہو؟ اس تصور نے عارفین کے قلوب کولرز ارکھا اوران کی ارواح کو خاتمہ اس کا کیسا ہو؟ اس تصور نے عارفین کے قلوب کولرز ارکھا اوران کی ارواح کو کوئے سے بھی برتر جانے ہیں ۔

غافل مروکہ مرکب مردان مردرا۔ درسنگلاخ بادیہ پیہا بریدہ اند
نومیدہم مباش کہ راندان بادہ نوش ناگہ بیک خردش بمزل رسیدہ اند
اور جہاں تک ممکن ہودردیش کو اپنے مرید کی مدح سے بھی پچنا چاہئے کیونکہ
اس میں مرید کا بھی نقصان ہے ادراس کا بھی اس لئے کہ اپنے مرید کی تعریف کرنا گویا
اپنی تعریف کرنا ہے لیس اس قسم کی باتوں (سے اپنی زبان) کورد کے کہ (ہمارے)
فلان (مرید) نے خلوت میں ستارے یا چاند دیکھے ہیں یا اس قسم کی ادر چیزیں دیکھی
ہیں جو (اکثر) بھوک (اور فاقہ) کے آثار ہوتے ہیں یا خشکی (دماغ کے) کیونکہ مثل مشہور میں کہا جاتا ہے " جعت حتی رأیت النحوم "کہ جھے ایم بھوک گی کہ دن
میں تارے نظر آنے لگے اور اگر مرید کی بات کی ہوتو جو چیزیں اس نے خلوت میں
مضوئی مجور کوتازہ مجبور سے کیا نبست۔
مضوئی مجور کوتازہ مجبور سے کیا نبست۔

ا در جاننا چاہئے کہ اولیاء کاملین کوان احوال میں سے کسی کا بھی احساس نہیں

ل ترجمه پیلگزرچکا ہے۔۱۲م

ہوتا اور نہ وہ بھی اپنی طرف ان احوال کی نبیت کرتے ہیں کیونکہ وہ تو مخلوق کو اللہ تعالی کی طرف خالص عبدیت کے لئے بلاتے ہیں (اور ان احوال کوعبدیت سے بچھ واسطہ نہیں) ای لئے اولیاء کاملین کو یہ بھی خبر نہیں ہوتی کہ س نے ہماری دعوت کو قبول کیا ہے اور کس نے نہیں (اور کون ہمارا مرید ہے اور کون نہیں کیونکہ ان کو دعوت و تلقین سے اپنی ہماعت کا بڑھا نامقصو دنہیں ، بلکہ محض عبدیت اور انتثال امر مطلوب ہے ، پھران کو مرید وغیر مرید میں امتیاز کرنے کی کیا ضرورت ہے وہ تو ہر طالب کوفیض پہنچانے کے لئے تیار ہیں خواہ مرید ہمویا نہ ہو)"یوم یہ جمع اللہ الرسل فیقول ما ذا احبتہ قالوا لاعلم بیں خواہ مرید ہمویا نہ ہو)"یوم یہ جمع اللہ الرسل فیقول ما ذا احبتہ قالوا لاعلم لینا "لی حقاق کی کیا خواب ملا (کس نے تہماری اطاعت کی اور کس نے نہیں) تو وہ عرض کریں گے کہ ہم کو پچھلم نہیں اور (اس جواب میں) وہ سپچ کے کہ تم کو رکھنوت کی طرف سے ) کیا جواب ملا (کس نے تہماری اطاعت کی اور کس نے نہیں) تو وہ عرض کریں گے کہ ہم کو پچھلم نہیں اور (اس جواب میں) وہ سپچ ہوں گے (کیونکہ رسول اس لئے دعوت الی اللہ نہ کرتے تھے کہ اپنی جماعت پیدا کریں)

اور جاننا چاہئے کہ بیطریق (باطن) بہت خطرناک ہے اوراس میں ہلاکت کا ندیشہ زیادہ ہے اس کی مختی آفتیں بے شار ہیں جن سے بجز تھوڑے آدمیوں کے بہت کم لوگ بچتے ہیں، اسی لئے قطب ربانی امام ابوالحسن شاذ کی کا ارشاد ہے کہ جولوگ اپنے کو اس طاکفہ، (صوفیہ) کی طرف منسوب کرتے ہیں ان میں تاہ (و برباد) ہونے والے زیادہ ہیں نجات پانے والے (اور سلامت رہنے والے) تھوڑے ہیں ہونے والے زیادہ ہیں نجات پانے والے (اور سلامت رہنے والے) تھوڑے ہیں

ل المائدة: ١٠٩

علی کیونکہ تصوف اور طریق باطن کو عام لوگ بزرگی اور ولایت بچھتے ہیں ، پھر جو شخص اس طریق میں واخل ہوتا ہوتا ہے اس کو دوسر بے تو ولی اور بزرگ بچھنے لگتا ہے اور دوسروں کو حقیر و گئم گئا ہے اور دوسروں کو حقیر و گئم گار خیال کرتا ہے۔ اس مرض سے بہت کم لوگ بچے ہوئے ہیں اور یہی علتِ ابلیس ہے۔ علت ابلیس اخیر مدست ۲۱ ظ

بالخصوص جولوگ بزرگی میں مشہور ہوجا کیں اور لوگ ان کی طرف اعتقا دا ورمدح و ثنا کے ساتھ جھک پڑیں ( ان میں تو سلامت رہنے والے بہت ہی کم ہیں )۔

اورسیدی اشیخ احمد ابن الرفاعی رضی الله عندا پنے مریدوں سے فرمایا کرتے ہے۔ ہیشہ تابع ہوکر رہوسر داربن کر نہ رہو کیونکہ مارسب سے پہلے سر پر پڑتی ہے۔
اور (یادرکھو!) مردوں کے گر دجوتوں کی کھٹ پٹ نے بہت سے سر (تن سے) جدا کر دیئے اور بہتوں کا دین بر باد کر دیا (یعنی مریدوں اور معتقدوں کے آگے پیچھے چلنے سے بہت لوگوں کا دماغ بگڑ گیا اور دین تباہ ہوگیا کیونکہ وہ اپنے معتقدوں کا جمع و کیھے کراپنے کو ہزرگ اور کامل سمجھنے لگے اور بہی بربادی کی صورت ہے ۱۱) ہم الله تعالیٰ سے اپنے لئے بھی اور سب مسلمانوں کے لئے عافیت کی درخواست کرتے ہیں (کہ اللہ تعالیٰ ہم کوان آفات سے بچائے رکھے) خوب سمجھلو۔ اللہ تعالیٰ ہمیں اور سہبیں بھلائی (کاطریقہ) سمجھادیں۔

### اپنے ہم عصروں سے اپنے آپ کوافضل وممتاز نہ سمجھے

(۲۵) اور درویش کی شان میہ ہے کہ جب وہ خواب میں رسول اللہ پیکیانی کی طرف سے خاص اجازت (اور حکم) پاکر مخلوق کی ہدایت وار شاد کے لئے بیٹھے تواس اذن کی وجہ سے اپنے کو دوسروں سے جن کو میہ بات حاصل نہیں ہوتی افضل نہ خیال کرے اور ندا پنے کوہم سروں میں ممتاز سمجھے کیونکہ جن کواذن حاصل نہیں ہواوہ اس کے برابر ہی ہیں (اذن سے پھھاس کی فضیلت نہیں بڑھ جاتی ) بلکہ بعض دفعہ اس سے استدراج اور دھو کہ میں ابتلا ہوجا تا ہے (جوالٹا موجب ہلاکت ہے فضیلت تو دور رہی۔ اور تمام مخلوق کو بیداری میں قرآن وحدیث کی نصوص سے اس بات کا حکم دیا گیا ہے کہ ایک دوسرے کی خیرخواہی کریں (اور نیک کا موں کا حکم اور برے کا موں سے منع کریں) اور جو حکم بیداری میں دیا گیا ہے وہ اس حکم سے افضل ہے جوخواب میں سے منع کریں) اور جو حکم بیداری میں دیا گیا ہے وہ اس حکم سے افضل ہے جوخواب میں دیا جائے ، کیونکہ سونے والا (خواب کی بات کو) اچھی طرح ضبط نہیں کرسکتا (پس اگر

خواب میں کسی کورسول اللہﷺ کی طرف سے ارشاد وتلقین کی اجازت ہو جائے تواس سے اس کوکوئی فضیلت خاصہ حاصل نہیں ہوئی )۔

دوسرے عارفین محققین کا اس پراتفاق ہے کہ رسول اللہ عظے کی طرف سے خاص اذن فقط اس قطب کوہوتا ہے جووراشت محمدید پر حاوی ہو ( یعنی رسول اللہ ﷺ کا سیا جانشین اور کامل نائب ہو) اوراس کے سوا دوسروں کو جواذن ہوتا ہے وہ اصحاب خدمت کی طرف سے ہوتا ہے جوعالم میں تصرف کرنے والے ہیں تو جو تخص (حضور ﷺ کی طرف سے )ا ذن خاص کا مدعی ہوگو یا وہ اس بات کا مدعی ہے کہ میں قطب غوث ہوں جو کہ (اینے درجہ میں ) فرداور (وراثت محمد یہ کا ) جامع ہوتا ہے اورا گرید مدعی سمجھ دار (عارف) ہوتا جو (حقیقت سے) مجوب ہےتو اولیاءسب کے سب اس سے نفرت کرنے لگتے مگروہ تو اس کو بالکل یا گل اور مجنون سجھتے ہیں (اس لئے معذور سجھ کر چھوڑ دیتے ہیں ) اس کی الیی مثال ہے جیسے بعض نقال آ دمیوں کو ہنمانے کے لئے بوے در باریوں کی نقل کرتے ہیں (اور کوئی بادشاہ بنتا ہے کوئی وزیر) یا کوئی بیوتو ف مخبوط الحواس فقیریوں کیے کہ میں با دشاہ ہوں یاان کے سوااور کوئی شخص جو بارگاہ سلطانی ہے دور ہے ایسادعوے کرے تواس کی بات پر کوئی جرم عائد نہیں کیا جاتا اور اگر در بارسلطانی کے حاضر ہاش لوگوں میں ہے کوئی ایبادعوی کر ہے خواہ دل سے بچے مچے ہویا و پیے ہی دل گی مذاق میں ہوتو اس پرفورا جرم عائد کیا جائے گا اوراس کوجیل خانہ میں ذلت کے ساتھ بھیج دیا جائے گا۔

پس ایسے دعوی سے بچو کہ اس کا انجام ہلاکت ہے اوراگرتم کو بیا ذن سوتے ہوئے ایسے سپچ خواب میں ہوا ہوجس میں تمام شرا کط صدق وصحت کے موجود ہوں جب بھی تم کسی سے اس کو ذکر نہ کرو کیونکہ میہ کمزوری (اور کم حوصلگی اور بے احتیاطی کی بات ہے اوراگرتم کوخواب میں میہ تھم بھی دیا گیا ہو کہ لوگوں سے اس اذن کوظا ہر کروتواس صورت میں محض تھم کی تعمیل کے قصد سے اس کو ظاہر کرنا اور کسی وجہائے ظاہر نہ کرنا (مثلاً بیقصد نہ ہو کہ اس سے میری فضیلت لوگوں کو معلوم ہوگی کہ بیسم قاتل ہے ۱۲) خوب سمجھ لو۔

اور (عزیز من!) بیہ بھی تو ممکن ہے کہ آ دمی بازار میں جاکر ہزار آ دمیوں کو کاموں کا حکم کر دے اور اس صورت سے ان کا شخ بن کاموں کے حکم کی کاموں سے منع کرے اور اس صورت سے ان کا شخ بن جائے کہ ان کو خبر بھی نہ ہو کیونکہ جو شخص کی کوالی بات بتلا و ہے جو اس کو معلوم نہ تھی وہ لے ایس کو معلوم نہ تھی وہ لے ایس کو معلوم نہ تھی وہ لے ایس کو گھر ان کے جان کہ تو کہ ان کہ تابی کرتے ہیں گروہ یا در کھیں کہ تحدث بالعمۃ اور تحدث لحظ النفس میں فرق کرنا ہزے درجہ کے لوگوں کا کام ہے، عام حالت تو یہ ہے کہ ہم لوگ تحدث بالعمۃ کے لفظ کو آ ڈینا کر حظ نفسانی کے لئے ان باقوں کو ظاہر کرتے ہیں فالحذر ، فالحذر ۱۲ اط ہے۔ ان کے بعد صرف تخلص محب کا ہدیے بول کرنا چا ہے۔ ۱۲ ظ

اس کا شخ بن گیا خواہ وہ (اس کوشخ) مانے یا نہ مانے ۔ تو جو شخص اس طرح لوگوں کو بدون قصد (مشخت) کے نصیحت اور تلقین وارشاد کرے اور بدستورا پنے مشاغل اور پیشہ میں مشغول رہے (تلقین وارشاد کے لئے اپنے قدیم پیٹے اور مشاغل کو نہ چھوڑے) وہ بڑی اچھی حالت میں ہے اور الن شاء اللہ اس کو پورا تو اب اور کامل اجر ملے گا اور (جوشخص ارشاد وتلقین کے لئے اپنے پیشہ اور مشاغل کو چھوڑ کر لوگوں کے ہدایا پر رہ جائے اس کا اجرناقص ہے کیونکہ ۱۱) پہلے ہی بات گذر چگی ہے کہ جوعبادت کسی کے لقمہ سے پیدا ہوگی وہ اس عباوت میں شریک ہے ) اس کو بھی اور اس عباوت میں شریک ہے ) اس کو بھی اور اس بات میں بحث (اور گفتگو) نہ کروکیونکہ اس کا وبال تمہارے ہی او پر پڑے گا جیسا کہ ہم بات میں بحث (اور گفتگو) نہ کروکیونکہ اس کا وبال تمہارے ہی او پر پڑے گا جیسا کہ ہم بات میں کا مشاہدہ کیا ہے۔ والسلام۔

### اینے حالات وواقعات بیان کرنے میں بہت احتیاط سے کام لے

(۳۲) اور درویش کی شان میہ ہے کہ اپنے حالات اور واقعات کے بیان کرنا ہی خودنقص کی دلیل ہے کرنے میں بہت احتیاط سے کام لے اگر چہ ان کا بیان کرنا ہی خودنقص کی دلیل ہے جب کہ کوئی دینی مصلحت اس پر مرتب نہ ہو جب اس کو بجھ گئے تو اس قتم کی باتوں سے ہمیشہ بچتے رہو کہ میں مخلوق کی ارشاد وتلقین کے لئے صرف خاطر حق کی وجہ سے بیٹھا ہوں (کہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے مجھ کو بطور الہام کے اس کا حکم ہوا ہے ) کیونکہ ایسا بھی نہیں ہوسکتا (کہ اللہ تعالیٰ آج کل کسی کو بلا واسط حکم دیں ۱۲)۔

اس کئے کہ عارفین محققین کا اس پر اجماع ہو چکا ہے کہ خواطر حق میں امر جو نہی

ا سیتم اس القمد کا ہے جو بطور صدقہ خیرات دیا جا تا ہے اور جو بطور مدید کے خلوص و محبت سے محض تطیب قلب مہدی الیہ کے لئے دیا جائے اس کا بیتم نہیں اس میں مہدی کو صرف تطیب قلب کا اجر ماتا ہے عباوات میں شریک نہیں ہوتا گو تطیب قلب کا اجراس سے بھی زیادہ ہو جتنا شرکت عباوات سے ہوتا ۔ ووجہ ما قلنا قبول الانبیاء المهدایا دون الصدقات و کانوا لا یرضون باشراك الناس فی عباداتهم ۱۲ ظ

اس مقام میں قادیا فی فرقہ کو نور کرنا چا سے جومرزا قادیا فی کے لئے نبوت غیرتشر بعیہ نابت کرنے کے اس مقام میں قادیا فی فرقہ کو نور کرنا چا سے جومرزا قادیا فی کے لئے نبوت غیرتشر بعیہ نابت کرنے کے

تہیں ہوا کرتا کیونکہ اللہ تعالی اوا مراونواہی کورسول اللہ ﷺ کی زبان پرختم کر بچلے ہیں چنانچہ ارشاد ہے "المیوم اکملت لکم دینکم "افراق جی میں نے تمہارے دین کو کمل کر دیا ) اور اس کے سوابہت می نصوص ہیں مثلاً رسول اللہ ﷺ کا ارشاد ہے کہ میں نے کوئی الی بات نہیں چھوڑی جو اللہ تعالی سے تم کو قریب کرتی ہو گر اس کا حکم کر چکا ہوں۔ اور کوئی الی بات نہیں چھوڑی جو اللہ تعالی سے تم کو دور کرتی ہو گر اس سے منع کر چکا ہوں۔ الحدیث ۔ پس شریعت کمل اور واضح ہو چکی اب خاطر (اور وارد) کا کر چکا ہوں۔ الحدیث ۔ پس شریعت کمل اور واضح ہو چکی اب خاطر (اور وارد) کا رناز ل کرنے والا) فرشتہ کوئی حکم الہی کی پر ہرگر ناز ل نہیں کرسکتا۔

اورا گرکوئی مید دعوی کرے کہ خدا تعالی نے مجھکو بلا واسطہ (فرشتہ کے ) تھم ویا ہے تو ہم کہیں گے کہ بیدوی پہلے دعوے سے بھی زیادہ ملکین ہے کیونکہ اس صورت میں تم اس بات کے مدعی ہوکہ اللہ تعالی نے تم سے اس طرح کلام کیا ہے جس طرح موی علیہ السلام سے کلام فرمایا تھا اوراس کا کوئی قائل نہیں ۔اوراگر بالفرض الله تعالی کسی ہے (بطور الہام کے ) کلام بھی فر مائیں تو صرف علوم واخبار کا القاء فر مائیں گے احکام اورشریعت کاالقاء مجھی نہ ہوگا اور نہ کسی کو پچھ حکم دیں گے۔ پس ثابت ہوگیا کہ اوامر ونواہی کا دروازہ بند ہو چکا ہے، اب جو تحض سیدنا محمد ﷺ کے بعداس کا مدعی ہوا ) کہ مجھے اللہ تعالیٰ نے امر ونہی فرمایا ہے ) وہ ایک نئ شریعت کی وحی کا مدی ہے خواہ وہ شریعت محمد بیر کے موافق ہویا مخالف (موافقت کی صورت میں بھی وہ نئی شریعت کی وحی کا مری ہے کیونکہ اب شریعت کے موافق بھی کسی کوبطور الہام کے حق تعالی کی طرف سے (بقیم حاشیم صفی گرشته ) لئے بعض صوفیدی عبارات سے استدلال کیا کرتے ہیں تو علام شعرانی نے اس مقام پرصوفیہ کا جماع اس بات پرنقل کیاہے کہ ملک خاطر اب کسی پر امرونہی نازل نہیں کرسکتا اور نہاب بلاواسط حق تعالى كى كوامرونهى كے ساتھ خطاب كرتے ہيں اور مرزا قادياني اين البامات ميں امرونهي كامدى ہے۔ پس یقیناس کے الہامات خواطرحق نہ تھے بلکہ شیطانی خواطر تھے جن کواس نے خاطر خق سمجھ لیا ۱۳ ظ

امرونہی نہیں ہوسکتا ) پس معلوم ہو گیا کہ امرونہی سب شریعت ہی کے اندر ہے شریعت سے باہر کسی کوامرونہی نہیں ہوسکتا کیونکہ اب تمام مخلوق (رسول اللہ ﷺ ) کے تالع ہے ان کو بدون ان کے آقا سید نامحہ ﷺ کے واسطہ کے کچھے بھی نہیں مل سکتا۔

اوراس غلطی میں ایک شخص ہمارے دوستوں میں سے مبتلا ہوگیا تھا اس نے ہمارے شخ سے اپنی بیرحالت بیان کی (کہ جھے اللہ تعالیٰ نے ارشاد و تلقین کا تھم فرمایا ہوگا ہوں نے فرمایا کہ عزیز من! بینفسانی خواہش (کا اثر) ہے اور اس کا سبب بیرہ کہ ریاضت و مجاہدہ اور خلوت نشینی اور ذکر سے تبہارا دلی مقصود شخ اور مقتدا بنیا تھا اور تم اس بات کے منتظر تھے کہ کوئی وار دغیبی اور خاطر ایبا وار دہو جو تم کوشخ بینے کی دعوت دے بستہارا بیرخیال پڑتہ ہوگیا اور دل پر بیخواہش غالب ہوگئ تو تبہار سے نفس ہی نے خود تم کو تکم دے دیا (کہ تخلوق کی ارشاد و تلقین کے لئے بیٹھ جا وً) تم نے بیٹے ہوایا کہ بیخا طرف سے ہے جس کی مخالفت تم کو جا تر نہیں حالا نکہ بیروار دمخص نفس کی طرف سے ہے جو تخلوق کے اوپر خدائی کرنے کا طالب ہے اور تم اپنے ضعف کی وجہ سے نفس کے اس خاطر کور دنہیں کر سکے اور نہ تم کواس کے رد کرنے کا خیال تھا کیونکہ بیطلب نفس کے اس خاطر کور دنہیں کر سکے اور نہ تم کواس کے رد کرنے کا خیال تھا کیونکہ بیطلب نفس کے اس خاطر کور دنہیں کر سکے اور دنہ تم کواس کے رد کرنے کا خیال تھا کیونکہ بیطلب نفس کے اس خاطر کور دنہیں کر سکے اور نہ تم کواس کے رد کرنے کا خیال تھا کیونکہ بیطلب خاطر کی قوت کا مشاہدہ کیا اس وقت مضبوطی کے ساتھ تم نے اس کو قبول کر لیا۔

شخ کی اس تقریر کون کروہ خص اول تو خاموش رہا۔ پھر کہا میں اللہ تعالیٰ سے تو بہ واستغفار کرتا ہوں ، اوراس وعوب سے رجوع کیا حالانکہ وہ بہت لوگوں کو ذکر کی تلفین کر چکا تھا اور بہت لوگ اس کے مرید ہوگئے تصاس نے سب سے تعلق قطع کر لیا اورا پیش سے ان کو متفرق کر دیا ۔ اوراگر ایساشخص جس کو اس قسم کے خواطر پیش آئیں ان کو کسی عارف باللہ کے سامنے پیش کر دیا کر بے تو وہ اس کے آگے خاطر نفس اور خاطری کو الگ کر کے دکھ دے گا۔ اب بیشخص اپنی حالت کے متعلق بصیرت پر ہوگا کہ خاطری کا دروازہ کو چھوڑ دے گایا اس پر پیش قدمی نہ کرے گا اوراس کا اس فیر سے کہ متعلق بھیرت کے دوازہ کو چھوڑ دے گایا اس پر پیش قدمی نہ کرے گا اوراس کا

گواہ اس کے ساتھ ہوگا اوراس کو ان لوگوں کے متفرق کردینے (اور اپنے سے جدا کردینے ) کی کچھ پروانہ ہوگی جو پہلے اس قتم کے اذن کی اشاعت سے معتقد ہوکراس کے پاس مجتمع ہوگئے تھے۔اوریدان لوگوں میں سے نہ ہوگا جن کے سامنے اپنے برے اعمال آراستہ کردئے گئے اوروہ ان کواچھا سمجھتے ہیں۔

عزیز من! جب سیمچھ گئے تواب اگرتم ایسے خاطر کو کسی عارف باللہ کے سامنے بھی پیش نہ کرواوراس کو خاطر نفس بھی نہ قرار دوتو اس کو کسی (لطیفہ غیبی ہاتف یا) فرشتہ کا وار سیمچھ لوخاطر حق نہ مجھو، چنانچے سیدی الشیخ یوسف عجمی رضی اللہ عنہ کوا بیاوا قعہ پیش آیا مگر انہوں نے اس کو بدون دلیل (وشاہد) کے قبول نہیں کیا ان پر تین مرتبہ بیہ وارد (تقاضا کے ساتھ) نازل ہوا کہ مصر کی سرز مین میں جاؤاورلوگوں کو ہدایت کروتو انہوں نے دعا کی کہ الجی اگر بیہ وارد (آپ کی طرف سے ہے اور) سچا وارد ہے تو میر سے سامنے اسی وقت اس نہر کو (جو یہاں بہہ رہی ہے) خالص دودھ بنا و تیجئے یہاں تک کہ میں اپنے یہال کہ کہ میں اپنے یہال کہ کہ میں اپنے اس نہر کو (جو یہاں بہہ رہی ہے ) خالص دودھ بنا و تیجئے یہاں تک کہ میں اپنے یہالہ کو بھر کر اس سے پی لوں (بید عاکر ناتھی کہ) نہراسی وقت خالص دودھ بن گئی اور شخ یہاں میں سے (بیالہ بھر کر) پی لیا اس کے بعد انہوں نے زمین مصر کی طرف توجہ (کا سامان و تدبیر) شروع کی۔

عزیز من! خداتم کو معاف کرے غور کرو کہ شخ نے کس قدر تحل سے کام لیا اور مشخت اختیار کرنے میں اور ارشاد و تلقین کے در بے ہونے میں جلدی نہیں کی اور اس بات کا (اللہ تعالیٰ کے سامنے ) اقر ار کرلیا کہ میں اس وارد کے حق و باطل ہونے کی معرفت سے عاجز ہوں کیونکہ وہ اپنے نفس کو اس کی ہرخواہش میں متہم سیجھتے تھے (اسی طرح انہوں نے اس معاملہ میں بھی اپنے نفس کو متہم سمجھا کہ شاید اس وار دمیں نفس کی ہواو ہوں کا پچھ دخل ہواس لئے وارد کی حقانیت ظاہر ہونے کے منتظر رہے۔ جب اللہ تعالیٰ نے اس کا حق ہونا ظاہر فرمادیا اس وقت اس پڑمل کیا ا)۔

اوراگر آواز (غیبی) میں اینے لئے خطاب سنے ( کہ کوئی اس کومخاطب بنا کر

کھ کہر ہاہو) تو یہ پکار نے والا یا تو ہا تف ہے یا کوئی فرشتہ ہے یا جن ہے یا ہلیس ہے کوئکہ اہلیس عارفین کو بھی بہکا سکتا ہے اللہ تعالی کی مشیت (واجازت) کے بعد ہم واللہ تعالی کے ارشاد "ان عبادی لیس لك علیهم سلطان "کے کا مطلب یہ ہے کہ اللہ تعالی کے ارشاد "ان عبادی لیس لك علیهم سلطان "کے کا مطلب یہ ہے کہ اللہ سی تھے کومیر ہے فاص بندوں پر پھے قابونین مگر جب کہ میں تجھے قابود ینا چاہوں تو اور بات ہے کیونکہ اللہ تعالی کی فاص فعل کے پابنداور مقیر نہیں ہیں کیونکہ "یہ محو الله ما یشاء ویشت" " و کیل یوم هو فی شان "کے کا اطلاق بہت و سے مرادیدن نہیں (جورات کا مقابل ہے ۱۲) کیونکہ اللہ تعالی (زمانہ اور آیت میں یوم سے مرادیدن نہیں گذرتا۔ خوب بجھلو۔

اور سابت ظاہر ہے کہ "ان عبادی لیس لك علیه مسلطان "میں تاویل کی حاجت غیر انبیاء علیهم السلام شیطان تاویل کی حاجت غیر انبیاء علیم السلام کے لحاظ سے ہے کیونکہ انبیاء علیم السلام شیطان کے اغواء سے یقنیناً معصوم ہیں اور عزیز من! جو شخص ان عبادی کی یا ء نسبت ہیں تامل کرے گا (کہ اس میں حق تعالی نے اپنے خاص بندوں سے شیطان کے تسلط کی نفی کی ہے ۱۲) وہ دعوی کو چھوڑ کر پیچھے ہٹ جائے گا اور اپنے اوپر شیطان کے تسلط سے ہمیشہ ڈرتار ہے گا کیونکہ خدا کا خالص بندہ جو اغیار کی غلامی سے نکل چکا ہو کم بیت احر سے بھی زیادہ نایا ہے جس کا ذکر ہی ذکر ہے کہیں و یکھانہیں گیا۔

اور جوشخص نظر بصیرت سے غور کرے گاوہ اپنے آپ کو بے شار مخلوقات کا غلام پائے گا اس سے بجز بڑے کا مل اولیاء کے جو انبیاء پہم السلام کے سچے وارث ہیں کوئی نہیں خلاصی پاسکتا۔ان کے سواسب کی مختلف خواہشیں ہیں (اوروہ اپنی خواہش کی غلامی لے اس مقام کا ترجمہ پوری طرح واضح نہیں کیا گیا کیونکہ میرضمون عوام کے بچھنے کا نہیں ہے اور جن کے بچھنے کا ہے ان کوزیادہ توشیح کی ضرورت نہیں پر عوام اس میں غور نہ کریں ہانا قا

ع الحجر: ٤٢. ع الرعد: ٣٩. ع الرحلن: ٢٩

كررہے ہيں )كسى كوشملە (لمباكرنے) كى خواہش ہے اوركسى كوترك شمله كى خواہش ہے تا کہ لوگوں کو بیدھو کہ دے کہ مجھے شہرت سے کراہت ونفرت ہے تو بیجھی خواہش نفس میں گرفتار ہے ابھی اس سے نہیں نکلا۔اورایک شخص کوسفیدعمدہ جبہ پہننے کی خواہش ہے ( تا که بزرگی کی وضع سے اپنے کو بزرگ ظاہر کرے۱۲) اورایک شخص کواس کی خواہش نہیں بلکہ میلے کیلے جبہ کی خواہش ہے اور ایک شخص کی خواہش یہ ہے کہ حلقہ ذکر وختم وغیرہ میں سجادہ پر بیٹھے اور اس کے سوا دوسری جگہ بیٹھنا اس پر گراں ہے اور دوسرے کی خواہش اس کےخلاف ہے (تا کہ سجادہ پر بیٹھنے سے کسی کوتکبر کا شبہ نہ ہوا) اور ایک کی خواہش سرمنڈانے اورایک گوشہ میں بیٹھنے کی ہےاوران کا چھوڑ نااس پرگراں ہےاور ایک کی خواہش اس کے خلاف ہے (تا کہ کوئی بزرگی اور مشخت کا طالب نہ سمجھے ۱۲) اورایک کوخواہش یہ ہے کہا پنے گھر سے خانقاہ میں خاص اوقات ہی میں جائے ہروفت خانقاہ میں نہ رہے تا کہ لوگوں کے دلوں میں اس کی عزِت وعظمت کم نہ ہو جائے کیونکہ اس نے زیادہ میل جول کر کے اس اثر کا مشاہدہ کیا ہے ( کی عظمت کم ہوگئ تھی ۱۲)۔

حالانکہ درولیش کی شان ہے ہے کہ مخلوق کی توجہ اور بے توجہی کی مطلق پر وا نہ کرے اورا کیشخص ہے چاہتا ہے کہ خانقاہ میں حلقۂ ذکر جمائے اورلوگ اس کو لگے لیٹے رہیں اوراس کو بت بنا کر ہاتھ ہیرچو ماکریں اورا یک کی خواہش اس خلاف ہے۔

اورایک کی خواہش یہ ہے کہ اس کے پاس مجاوروں کا مجمع ہمیشہ رہا کر ہے کیونکہ اس کے خیال میں انہی کے ذریعہ سے اس کوروزی ملتی ہے انہی کے سبب سے لوگ اس کے پاس صدقہ خیرات کا مال بھیجتے ہیں اور انہی کی وجہ سے لوگوں کی نگاہ میں اس کی عزت ہے بخلاف اس شخص کے جس کے پاس مجاور نہ ہوں کہ عام لوگوں کی نظر میں وہ شخ نہیں ہوتا یا شخ بنے والا ہے (گر ابھی نہیں بنا) کیونکہ زیارت کرنے والا اس کو (ٹواں ٹون) بارش کی طرح اکیلا بیٹھا ہوا دیکھتا ہے (تواسے کوئی شخ کیونکر سمجھے اس کو (ٹواس ٹون) بارش کی طرح اکیلا بیٹھا ہوا دیکھتا ہے (تواسے کوئی شخ کیونکر سمجھے کے باس ہروقت کیکھشا گر دمریدا دب کے ساتھ سامنے گردن

جھکائے خدمت کے لئے تیار بتے ہوں اور جب وہ سوار ہوکر چلتا ہویا کسی کی سفارش کویا کسی دعوت میں جاتا ہوتو خدام اس کے آگے آگے چلتے ہوں (اس کو ہر دیکھنے والا شخ سمجھے گا۱۲)

ای طرح ایک کی خواہش (لوگوں کو) عمدہ ترکاری کے ساتھ کھانا کھلانے (اورلئگر جاری کرنے کی) ہے اور دوسرے کی خواہش زہدو تقوی اورا حتیاط کی طرف مائل ہے (اور ظاہر ہے کہ احتیاط تقوی کے ساتھ لنگر جاری نہیں ہوسکتے کیونکہ درویشوں کے پاس زمین داری یا تجارت کی آمد نی تو ہوتی نہیں صرف ہدایا اور نذار نوں کی آمد نی ہوتی ہے جو ہدایا اور نذرانوں کے قبول کرنے میں ہوتی ہے ۔ پس لنگر وہی جاری کرسکتا ہے جو ہدایا اور خوص قبول ہدایا میں احتیاط سے کام لے گہرس نے ہدید یا لے لیا اور جو خص قبول ہدایا میں احتیاط سے کام لے گا کہ حرام آمد نی والے کا ہدیہ قبول نہ کرے متکبر و مغرور کی نذرانہ لے بلکہ صرف مخلص اور دین دار کا ہدیہ قبول کرے وہ لنگر کیونکر جاری کرسکتا ہے ۱۲) مگر اس احتیاط و تقویٰ کا منشاء خوف خدایا غیرت اسلامی نہیں ہوتی بلکہ منشا صرف رہے کہ اس کے خلاف تقویٰ کا منشاء خوف خدایا غیرت اسلامی نہیں ہوتی بلکہ منشا صرف رہے کہ اس کے خلاف میں اس شخص کواپنی بدنامی اور بے عزتی کا خطرہ ہوتا ہے۔

علی ہذاایک شخص کی خواہش ہیہ ہے کہ ظالموں اور حکومت کے ملازموں کے ہدایا واپس کردے اور دوسرے کی خواہش ہیہ ہے کہ ان کو بھی جمع کرے بلکہ اس سے زیادہ اور بھی جمع کرے ۔ اور ایک شخص کی خواہش ہیہ ہے کہ ان تمام باتوں سے الگ اور کیسور ہے اس کو (دنیوی جاہ وعزت کے لئے ) نہ کی فعل کی خواہش ہے نہ ترک کی جیسا کہ ہم نے پہلے بھی اس کی طرف اشارہ کیا ہے۔

پی تم کواس تقریر کے درمیاتی جملوں سے یہ بات معلوم ہوگئ ہوگ کہ جس طرح برے کاموں کے کرنے میں نفسانی خواہش کو خل ہوتا ہے ای طرح بھی برے کاموں کے چھوڑنے میں بھی خواہش نفس کو دخل ہوتا ہے کیونکہ نفس کی حالت بیہ کہوہ مبدنا می اور برائی سے دور بھا گتا ہے تو جب وہ دیکھتا ہے کہ میرے ہم عصروں میں سے

فلاں شخص فلاں سبب سے بدنام ہوگیا تواس کام سے خود پر ہیز کرے گا کیونکہ وہ ڈرتا ہے کہ اگر میں نے پیرکام کیا تو میں بھی بدنام وحقیر ہوجاؤں گا اس صورت میں اس کا برے کام سے بچنامحض نفسانی خواہش کی وجہ سے ہے خوف خدا کی وجہ سے نہیں اسی طرح جب لوگوں کواپنی نسبت یوں کہتا ہوا سنتا ہے کہ فلاں بزرگ پیر بنیا اور شخ بنیا پسندنہیں کرتے بلکہ وہ تو بیری اور شخت کے طریقوں سے بھا گتے ہیں حالانکہ وہ ایبا کر سکتے ہیں کہ گھوڑے پرسوار ہوکر اس طرح نکلا کریں کہان کے اردگر دمریدوں کا جھمکٹا ہویا اراکین سلطنت کے پاس جایا کریں (اورلوگوں کی سفارش کیا کریں )مگروہ بڑے عقل مند ہیں وہ ان خرافات میں نہیں پڑتے بلکہ پہاڑ کی طرح اپنی جگہ سے ذرانہیں ملتے توان باتوں سےنفس بہت نوش ہوتا ہے (اس حالت میں اس کا امراء کے دروازوں پر نہ جانا اوراپنے گر دمریدوں کے حلقہ کو پسند نہ کرنا سب خواہش نفس کی وجہ سے ہے خدا کے واسطےنہیں ، خدا کے لئے کا م کرنے والا وہ ہے جس کومخلوق کی مدح وذم برابر ہوکہ کوئی عمل کوئی کام نہ مخلوق کی مدح کے لئے کرے نہ ان کی مذمت کے خوف سے حچوڑے بلکہ اس کا ہرعمل اور ترک عمل رضائے حق وخوف الہی کی وجہ ہے ہو)۔

پی سمجھ لو کہ ان باریک دھوکوں سے بجز مردان کامل کے کوئی نہیں نیچ سکتا اور جو تخص تیراک کی نقل اتار نے لگے حالانکہ اس کو تیرنا آتا نہیں تو جب وہ سمندر میں پہنچ گا یقنیاً ڈو بے گا اور اپنے کو برباد و تباہ کر دے گا (پس حصول کمال سے پہلے کاملین کی نقل نہ اتاروان کی طرح حقائق ومعارف بیان کرنے نہ بیٹے موسا) خوب سمجھ لوخداتم کو ہدایت کرے اور وہی اپنے نیک بندوں کی نگرانی کرتا ہے۔

ے حضرت قطب الارشاد مولانا گنگوی قدس الله سره نے اپنے مرشد برحق شیخ العرب والحجم کی خدمت میں اپنا حال لکھا تھا جس میں ایک جملہ بیتھا کہ بندہ کو مدح وزم برابر ہے حضرت شیخ نے اس پر بے حدمسرت کا اظہار فرمایا اورار شاوفر مایا کہ بیبہت بڑا مقام ہے جو بہت کم لوگوں کو حاصل ہوتا ہے ۔ عزیز من! کہنے کو توبید و لفظ ہیں کہ مدح وذم برابر ہے گربخدااس کی تخصیل میں بہت عمرین ختم ہوگئیں اور بچومعدود سے چند کے بہت کم لوگوں کا میاب ہوئے ۔ جعلنا الله من الفائزین بھذا المقام ۱۲

## خلافت ملنے کے بعد مطمئن نہ ہوجائے

( 4/2 ) اور درولیش کی شان یہ ہے کہ اگر اس کو اینے شیخے سے پاکسی اور کی طرف سےارشا دوتلقین کی اجازت ہو جائے تو اس سے مطمئن (ادریے فکر) نہ ہو جائے کیونکہ بیا جازت اللہ تعالی کی طرف سے اس بات کی ضانت نہیں کرتی کہ اس پر (مجھی قہر نہ ہوگا یا پیرحالت سلب نہ ہوگی کہ اس پر اعتما د کر کے بے فکری کی جائے اور فرض کرلو کہ اجازت اس بات کی ضانت بھی کر لے جب بھی بے فکری کمجا ئزنہیں ، کیونکہ اللہ تعالیٰ پر کسی قتم کی یابندی عائد نہیں ہو عتی توبیا جازت اپنی ضانت کے پورا کرنے پر قادر نہیں اورجس شخص نے ارشادالہی میں کیل یوم ہو فی شان ط "اور' یمحو الله مایشاء ویثبت وعندہ ام الکتاب " کے معنی تمجھ لئے ہیں وہ اس بات کی حقیقت کو سمجھ لے گا۔ اور جولوگ اجازت ( وخلافت ) کے تیجے ہونے یا نہ ہونے میں جھکڑا کرتے ہوں بیان کے نزاع سے مکدر نہ ہوگا کیونکہ اجازت کے بعد بھی شب وروز وہ اپنی حالت کو بھی ترقی ادر بھی تنزل میں دیکھے گا ایس تنزل کے دفت تو یہ کسی شخ کامحتاج ہے جو اس کی تکمیل کرے اور تر تی کے وقت اذن جدید کامختاج ہے ( کیونکہ پہلی اجازت تو تنزل کی دجہ سے کالعدم ہو چکی ۱۲)۔

خلاصہ میہ کہ انسان کو ایک حال پرقر ارنہیں رہتا جس پراعتاد کیا جاسکے۔
اوراس میں وہی شخص منازعت کرے گا جس کا دل اندھا ہو۔اور مجھے ایک درولیش کے
متعلق پی خبر پینچی کہ لوگوں نے اس کی اجازت (وخلافت) میں جھڑا کیا (اور بعض نے میہ
کہا کہ تجھ کو شخ نے اجازت نہیں دی) تو اس نے قاضی ماکئی کی عدالت میں اس کو ثبوت

اسے شخے کمال میں کی شری گائن نہیں ۱۱ ظ

ع الله تعالى ہرونت نئ شان میں ہیں۔الله تعالى جو جا ہے ہیں مٹا دیتے ہیں اور جو جا ہے ہیں قائم رکھتے ہیں اوراصلی علم ان بی کے پاس ہے ۱۲ظ۔ دیا ور قاضی ہے اس نزاع واختلاف کے رفع کرنے کا فیصلہ جا ہا ورخدا کی قسم اس مسکین نے طریق کو پچھ بھی نہیں سمجھا۔

## اینا توال ، افعال اوراحوال میں بیداری سے کام لے

(۴۸)اوردرولیش کی شان بیہے کہ جواقوال واحوال اس سےصا در ہوتے ہیں ان میں میقظ اور بیداری سے کام لیتا ہو پس اپنے پاس بیٹھنے والوں کے سامنے وہی (بات اور وہی حال) ظاہر کرتا ہوجس کوان کی استعداد قبول کرتی ہو۔

جب بیہ بات سمجھ گئے تواب سنو! کہ اس زمانہ میں مشیخت اورارشاد وتلقین کا دروازہ کھولنا مناسب نہیں کیونکہ تمام حضرات عارفین اس دروازہ کو بہت عرصہ سے بند کر چکے ہیں جیسے سیدی شخ ابراہیم اورسیدی ابوالعباس غمری اورسیدی محمد بن عنان اورسیدی منیررضی الله عنہم اجمعین ۔

سیدی ابوالعباس غمر می کی جماعت نے ان کی وفات کے بعدان کے صاحبزاد بے سیدی ابوالعباس غمری رضی اللہ عنہ سے درخواست کی تھی کہ اب آپ تربیت مریدین (اورارشاد وتلقین) کا کا م اپنے ہاتھ میں لیس توسیدی ابوالعباس نے اس سے اعراض کیا لوگوں نے بار بار اصرار کیا تو آپ نے فر مایا کہ بیتو بتلا و کہ خالص خدا کا طالب کہاں ہے؟ (اورکون ہے؟) اس پرکسی کی جرائت نہ ہوئی کہ آگے بڑھے (اوراپ کو پیش کرے) بلکہ سب چھچے ہٹ گئے کیونکہ وہ جانتے تھے کہ ان کے دلوں میں سچائی کے خلاف بعض با تیں موجود میں حالا نکہ وہ ایسے طریق پر تھے جس پرآج کل کے مشائح بھی نہیں چلتے وہ صائم الدھر اور قائم اللیل تھے موٹے کیڑے پہننے والے تھے اور ان کی آپ میں میں میات نکتی جس میں میات نکتی جس کے دونوں آپ میں میات نکتی جس کے دونوں کہتے تھے کہ مباحات میں مشغول ہونا ہی ہمارا طریق نہیں ہمارا طریق نہیں ہمارا طریق نہیں ہمارا طریق تو رات دن مجاہدہ میں مشغول رہنا ہے

(پس افعال مستحبہ پاسنن و واجبات وفرائض کے سوا کوئی کام نہ کرنا جاہئے ) یہ تو اس جماعت کی حالت بھی مگر شخ ابوالعباس نے ان میں ہے بھی کسی کوطریقت کا اہل نہیں سمجھا۔ اسی طرح سیدی محمد بن عنان کا واقعہ ہے جن کی (ولایت کی) بشارت سیدی ابراہیم متبولی نے (ان کو پیدا ہونے سے پہلے )دی تھی جب ان سے لوگوں نے دریافت کیا کہ جفرت حجرۂ شریفہ کی خدمت آپ کے بعد کس کے سپر دہوگی ؟ فرمایا : بلاد مشرق ہے ایک شخص ظاہر ہوگا جس کا نام محمد بن عنان ہے اور ظاہر ہے کہ اولیاء اولیاء ہی کی بشارت دیا کرتے ہیں تو حالا تکہ سیدی ابراہیم متبولی نے شیخ محمد بن عنان کی ولایت یران کے وجود ہے بھی پہلے شہادت دی تھی مگر بایں ہمہ شخ محمہ بن عنان نے (تربیت وارشاد ہے) انکار کیا اور قتم کھا کر فرمایا کہ میں طریق الہی کونہیں جانتا (یعنی میں ایسا۔ طریق نہیں جانتا جس سے لیکنی طور پر مرید کو واصل الی الله بنادوں اور بی شم سچی ہے کیونکہ انبیاءعلیہم السلام کے سواکسی شیخ کو بھی ارشاد وتلقین کے بعد مرید کے واصل ہو جانے کا یقین نہیں ہوسکتا محض گمان اور ظن غالب ہوسکتا ہے پس شخ کی قتم سچی تھی اس میں اعتراض کی گنجائش نہیں ۱۲) غرض محمد بن عنان نے اس درواز ہ کو بند کر دیا کیونکہ وہ جانتے تھے کہاس زمانہ میں شہرت سے پچھ نفع نہیں۔

ای طرح اور مشاکئے نے بھی اس دروازہ کو بند کر دیا ہے کیونکہ وہ کامل تھے اور حق تعالیٰ کے سامنے مؤدب تھے وہ مخلوق میں تقدیر کے تصرفات کا مشاہدہ کرتے تھے اس لئے وہ اس چیز کے کامل کرنے کا قصد نہ کرتے تھے جس کو اللہ تعالیٰ نے ناقص کرنا چاہے، کیونکہ وہ جانتے تھے کہ اب اللہ تعالیٰ نے وجود کو ہر طرف سے کم کرنے کا قصد فرمالیا ہے، چنانچہ ارشاد ہے ہی '' اولے بیروا انسا نساتسی الارض نسقصها من اطرافها ''' کیا ان لوگوں نے دیکھانہیں کہ ہم زمین کو تمام جوانب سے کم کرتے آرہے ہیں) اس کے سوا اور بہت کی آیات وا حادیث ہیں۔

لے اس آیت سے اس مئلہ کا اشنباط بطور تفییر کے نہیں بلکہ بطور علم اعتبار کے ہے۔ فاقہم ۱۲ ظ۔

اور شیخ محمہ شنادی کی جماعت نے ان کی وفات کے بعداس فقیر سے تلقین و ارشاد کی درخواست کی میں نے انکار کیاانہوں نے اصرار کیااور شخ کاارشاد بیان کیا کہ وہ فریا گئے ہیں کہ میرے بعد فلاں شخص میراخلیفہ ہے ( بعنی شخ عبدالوہاب شعرانی ۱۲)۔ مجھ یریہ بات گراں ہوئی کیونکہ میں این حالت کوخود جانتا تھا ( مگر ﷺ کی بات کور دہمی نہ کر سکا ۱۲) غرض میں نے ایک جماعت کو پچھٹلقین کیا تو میں ویکھٹا تھا کہ حالت سے کہ میں ایک جوتا کوخوب مضبوط گانٹھتا ہوں مگر جب سلائی ختم ہوجاتی ہے تو وہ خود بخو دکھل جاتا اور جیسا پہلے تھا ویہائی ہوجاتا ہے، میں نے اس کی وجہ دریافت کی اورمعلوم ہوا اب کام ختم ہو چکا ،اللہ تعالیٰ (ہمارے ) شیخ پر رحمت ( کی بارش نازل ) فر مائے (انہوں نے جو مجھ کواپنا خلیفہ ظاہر کیا) یا تو اس کی وجہ پیہ ہے کہ ان میں حسن ظن غالب تھایان کوزبانہ آئندہ کا کشف ہوا ہوتو شاید آئندہ کچھ حالت پیچھے کولوٹ جائے (اورسلف صالحین کانمونه نظرآئے)ورنہ ریفقیرتو شیخ کا مرید بیننے کے بھی لائق نہیں۔ میں نے ایک دفعہ آسان وزمین کے درمیان ایک لوح (معلق) دیکھی جس میں کچھ ککھا ہوا تھامن جملہ اس کے ایک بیہ بات ککھی ہوئی تھی کہ اللہ سجانہ وتعالیٰ نے ۲۱۴ ھے ہے ہر چیز کے وجود کو کم کرنے کا ارادہ کفریالیا ہے (پس طریق باطن اوراحوال قلوب میں بھی کمی شروع ہوگئی )۔

ا حضرت مولانا گنگوہی رحمۃ اللہ علیہ جب کی کواصلاح خلق کے بہت دریے دیکھتے تو فر مایا کرتے کہ ہاں بھائی کروتم کو واب مطلاح نہ ہوگی بلکہ فساد ہی ہوئے ابس اب تو امام مہدی علیہ السلام ہی آ کرامت کی اصلاح فر ما نمیں گے۔اھ حضرت حکیم الامت فر ماتے تھے کہ ابتدا میں بیہ بات بھی میں نہ آتی تھی ، مگراب مشاہدہ ہوگیا کہ واقعی حضرت نے بچے فر مایا تھااب اصلاح کی امیدنہیں فتنوں کی گھٹا نمیں آ رہی ہیں ایک چڑھتی ہے ایک اترتی ہے۔

یک من و خیلے آرز وول بچہ مدعاد ہم تن ہمدداغ داغ شرینبہ کجا کجائم ہم ۱ ظ<sup>(۲)</sup> (۲) ایک دل اور بے ثارخواہشات اب دل کوئس ٹس خواہش پرڈالوں۔ پوراجسم داغ داغ ہے بھایا کہاں کہاں رکھوں؟۔ مرتب

اب جو تخص بدون بصیرت کے اس دروازہ کے (کھولئے کے) در ہے ہوہ اگر مندارشاد و تلقین کو اللہ تعالیٰ کی طرف ہے اپنے لئے ابتلاء (وامتحان) نہیں سجھتا تو وہ اللہ تعالیٰ کا اوب بجالا نے میں کی کررہا ہے کہ جس چیز کو اللہ تعالیٰ کم کرنا چاہ رہے ہیں یہ اس کو پورا کرنا چاہتا ہے "واللہ غالب علی امرہ ولک ن اکثر الناس اس کو پورا کرنا چاہتا ہے "واللہ غالب ہوتی ہے گر بہت لوگنہیں جانے ) لیکن لا یہ عملون "لو حالانکہ خدا ہی کی بات غالب ہوتی ہے گر بہت لوگنہیں جانے ) لیکن ہے شخص انشاء اللہ دھو کہ میں ہے کیونکہ وہ (حقیقت ہے) مجوب ہے (اس لئے امید یہ ہے کہ اس پر بھی مواخذہ بھی نہ ہوگا) اورا گر اللہ تعالیٰ اس پر بھی عالم وجود کی موجودہ خالت کو مکشف کر دی گئی ہے تو وہ زمین میں حالت کو مکشف کر دیے ہے جسیا عارفین کا ملین پر مکشف کر دی گئی ہے تو وہ زمین میں زندہ گڑھ جانے کی تمنا کرتا اور اس دروازہ کو چھوڑ کرا لگ ہوجا تا۔ اس لئے تم دیکھو گے کہ شخ بڑار آ دمیوں کو بلکہ اس سے زیادہ کو تلقین و تعلیم کرتا ہے اور ان میں سے ایک بھی کام کا نہیں بنتا جیسا کہ مشاہدہ سے معلوم ہے اور عزیز من! شونڈے لو ہے پر چوٹ لگانے کام کا نہیں بنتا جیسا کہ مشاہدہ سے معلوم ہے اور عزیز من! شونڈے لو ہے پر چوٹ لگانے سے کیا نفع ؟ جس کے گرم ہونے کی آئندہ بھی امیر نہیں۔

اور پیخوب سجھ لوکہ ہم نے جو پچھ خطرہ بیان کیا ہے اس کا پیہ مطلب نہیں کہ ذکر وتلقین ذکر کو چھوڑ دیا جائے جیسا کہ بعض ناقصین کو اس تقریر سے بیوہ ہم پیدا ہوا ہے بلکہ مطلب صرف بیہ ہے کہ (ازخودار شاد وتلقین کے دروازہ کو کھولنے کا قصد نہ کرواور ۱۲) جس پر بدون اس کی طلب کے بید دروازہ کھول دیا جائے (مثلاً شخ اس کو اجازت و خلافت دیکر ارشاد وتلقین کا امر کرے) تو اس کو جائے کہ اس کو اپنے حق میں ایک بلا سمجھے اور یہ اعتقادر کھے کہ میں مشخت وتلقین وارشاد کا اہل نہیں ہوں اور اس میں میری ہلاکت (کا خطرہ) ہے اور مریدوں کو تو تلقین ذکر سے انشاء اللہ خیر و برکت ہی حاصل ہوگی کیونکہ وہ تو اللہ تعالی کے طالب ہیں اور اپنے کو تقیر سمجھتے ہیں ۔خوب سمجھ لو۔ اور جان لوکہ شخ کا اپنے معتقدوں اور تعظیم کرنے والوں کے سامنے صرف اور جان لوکہ شخ کا اپنے معتقدوں اور تعظیم کرنے والوں کے سامنے صرف

زبان سے اتنا کہد دینا کافی نہیں کہ میں تو اس کام کا اہل نہیں یہ بھی ایک بلا ہے جو ہم لوگوں پر نازل ہور ہی ہے (کر زبان سے اپنی نااہلیت ظاہر کرنے کو کمال سیحتے ہیں )
کیونکہ اس سے تو مخلوق کواس کا اعتقاد پہلے سے زیادہ ہوجا تا ہے اوروہ کہتے ہیں کہ شخ کی تواضع کوتو دیکھو کہ باوجود اس کمال وجلالت کا پنے کو کتنا حقیر سیحھتے ہیں (پس زبان سے ایسی باتیں نہ بناؤ کیونکہ اس میں بھی حظفس کا شائبہ ہے ۱۲) بلکہ دل سے اپنے کونا اہل سمجھو۔ اور سمجھنا چاہئے کہ اگر بیخض اس دعوے (نااہلیت ) میں سیا ہوتا تو اللہ تعالیٰ سے دعا کرتا کہ مجھ سے میہ منصب واپس لے لیا جائے اور تضرع وزار کی کے ساتھ دعا کرتا کہ اس سے عافیت دی جائے اور فقراء وسالکین کی بھی خوشا مدکرتا کہ اس دعا کرتا کہ اس سے کا فیت کی دعا کریں۔ ان وسائس کو بجھ لو۔

اور جان لوکہ آج کل جو شخص مشخت کا دروازہ کھولتا ہے اس کی الی مثال ہے جسے کوئی مدرس غروب آفتاب کے وقت مکتب کھول کر بیٹے اور بچوں کا انتظار کرنے گئے (کہ اب پڑھنے آئیں گے) تو ان کو تعلیم دوں گا (سوظا ہر ہے کہ اس وقت کون پڑھنے آتا ہے اور کون اس سے تعلیم حاصل کرسکتا ہے یہی حال آج کل دروازہ مشخت کھولئے والے کا ہے) کیونکہ ہم لوگ قیامت کی دہلیز میں (داخل ہو چکے) ہیں اور ہر چیز اپنے موقعہ سے نکل چکی ہرکام قرب قیامت کی وجہ سے نا اہلوں کے سپر دہو چکا ہے جیسا وہ لوگ اس کا مشاہدہ کررہے ہیں جن کی بصیرت کو اللہ تعالی نے کھول دیا ہے۔

غور کروجس وقت کتی کنارہ کوآگئی ہے تواس کی رسیاں کھول دی جاتی ہیں اور پردے لپیٹ کر باندھ دیئے جاتے ہیں اور مسافر بھی اپنے وطن کے نشانات دیکھ کر سامان باندھ لیتے اور بکھرے ہوئے اسباب کو لپیٹ لیتے ہیں اور ان کا تمام نظام جوسفر کی حالت میں تھا در ہم برہم ہوجا تاہے۔ تواب مشخت کا بازار گرم کرنے والے کی الی مثال ہے جیسے کوئی شخص کشتی کنارہ پرلگ جانے کے بعد یوں چاہے کہ مسافروں کا سامان اس طرح جمارے جس طرح سنر کی حالت میں تھا اور اب بھی وہ اسی نظام پر قائم رہیں اس طرح جمارے جس طرح سنر کی حالت میں تھا اور اب بھی وہ اسی نظام پر قائم رہیں

جس پر پہلے قائم سے کہ ہر خص کا بستر ہ اور سامان ای جگہ پر لگار ہے جہاں سمزر کے نگا میں لگا ہوا تھا یقیناً اس کو سب لوگ بے وقوف سمجھیں گے اور کوئی بھی اس کی بات نہ مانے گا۔ بس جو خص اس زمانہ میں جو ہر برائی کا سر چشمہ اور ہر بھلائی کا خاتمہ کرنے والا ہے مشخت کے در بے ہواس کی یہی حالت ہے اور عوام بھی ایسے خص کو بے وقوف سمجھتے ہیں چنا نچہ کہتے ہیں کہ فلاں شخص پیر بن گیا ہے تو گویا مشخت اور پیری بھی کوشش سے حاصل ہونے گی اور (وہ بھی بچ کہتے ہیں کیونکہ ) ان کا مشاہدہ سے ہے کہ آج کل کے سے حاصل ہونے گی اور (وہ بھی بچ کہتے ہیں کیونکہ ) ان کا مشاہدہ سے ہائل ہیں اس لئے آج کل (کوشش سے) پیر بن جانا بہت آسان ہوگیا کیونکہ اس کا مدار زیادہ تر دعووں پررہ گیا ہے (کہ جوزیادہ باتیں بنائے لمبے چوڑے دعوے کرے وہی پیر ہے)۔

اس کا نتیجہ بیہ ہوا کہ بہت لوگ حقیقی مشائخ کی بھی بے قعتی کرنے گے اگر چہ وہ حقیقت میں کیسے ہی قابل واہل ہوں جس کا رازیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کوان لوگوں کا ناقص رکھنا منظور ہے اس لئے ان کے رابطہ اعتقاد کو فاسد کر دیا اب وہ مشائخ کاملین کے کلام سے نفع حاصل نہیں کر سکتے تا کہ امر مقدور پورا ہوجائے "والسی الله عاقبة الامور والیه یرجع الامر کله "۔ ل

اس تقریر سے معلوم ہو گیا ہوگا کہ آج کل درجہ ولایت کی تخصیل سے بیامر مانع نہیں ہے کہ کوئی شخ سلوک وتربیت کا اہل ہی نہیں بلکہ اس کا سبب وہ ہے جس کو جاننے ہیں اس لئے حضرات انبیاء علیم السلام نے بہت لوگوں کواللہ کی طرف بلایا مگر بہت کم لوگوں نے ان کی اطاعت کی حالانکہ انبیاء معصوم بھی تھے اور سچے بھی تھے (پس کیا یہاں بھی کسی کو بیہ کہنے کا منہ ہے کہ مخلوق کو درجہ ولایت اس لئے حاصل نہ ہوا کہ مزکی کا مل موجود نہ تھا ہر گرنہیں؟)۔

بیں اگر کسی شخ کے ہاتھ سے کسی کو بھی کا میا بی حاصل نہ ہوا ورسامعین کے قلوب

پراس کے کلام کا اثر نہ ہوتواس کے متعلق بیا کہنا غلط ہے کہا گراس واعظ کا کلام صدق دل سے ناشی ہوتا ہے تو مخلوق کے قلوب پراس کا اثر ضرور ہوتا ( کیونکہ تا ثیر نہ ہونے کا سبب واعظ کا عدم اخلاص ہی نہیں بلکہ سامع کی نا قابلیت بھی ہے ) خوب سمجھلو۔

اللہ تعالیٰ ہم کو اور ہمارے سب بھائیوں اور دوستوں اور سب مسلمانوں کو حسن خاتمہ عطا فرمائے کیونکہ صرف اسلام کے درجہ پرموت آ جانا گواس سے زیادہ کچھ نہ ہو یہ بھی اس زمانہ میں بڑی نعمت ہے جس کے برابر کوئی نعمت نہیں اور جوشخص بے ہودہ دعوی کرتا (اور اسلام سے زیادہ اپنے لئے درجات عالیہ ثابت کرتا) ہے وہ جھوٹا ہے اور دھو کہ میں ہے وہ اپنے احوال کو (پہلے زمانہ کے عام) مسلمانوں کی حالت کے بھی مطابق نہ پائے گا مؤمنین اور عارفین کے احوال تو بہت دوررہے جن میں وہ اپنے کو ثار کرنا جا ہتا ہے۔خوب سمجھلو۔

اور میں نے جو وسائس اور دھو کے اور مردودیت و مطرودیت کی علامتیں ہٹلائی ہیں ان میں غور کر واور اللہ تعالیٰ سے اس تقریر پڑھل کی توفیق مانگواور اپنے خیرخواہ کی اس نفیحت کو قبول کرلو کیونکہ تم آج کل کے مشاکخ میں سے کسی کو اس راستہ کی طرف ہدایت کرنے والانہ پاؤگے چنانچہ مشاہدہ ہے (کہ امراض قلب و وسائس نفس پر کوئی مطلع نہیں کرتا) اور اگرتم اس نفیحت کو قبول نہ کرو گے تو اس کا وبال تم ہی پر عائد ہوگا۔ میں نے تم کو چند علامتیں ہٹلا کر دوسری علامات پر متنبہ کردیا ہے۔

ف: اس تقریر سے بیہ مات سمجھ میں آگئی ہوگی کہ مشخت کسی چیز نہیں بلکہ وہبی عطا ہے لیں جولوگ پیر بننے کی کوشش کرتے ہیں اور تد ابیر سے اس میں کامیاب ہوتے ہیں وہ سچے مشائخ نہیں بلکہ جھوٹے ہیں حقیقی مشائخ کبھی اس کے لئے سعی نہیں کرتے بیل وہ سے مشائخ کے امر بلکہ اس منصب سے گھبراتے اور عافیت طلب کرتے ہیں اور تحض اپنے مشائخ کے امر سے مجبور ہوکراس فرض کو انجام دیتے ہیں۔

نیزیکجی معلوم ہوا کہ اس مقام پر علامہ نے جو درواز ومشینت کھولنے سے منع

فر مایا ہے اس کا مطلب میہ ہے کہ خوداس کے لئے کوشش نہ کرنا چاہئے کیونکہ بیز ما نہاس کے لئے کوشش نہ کرنا چاہئے کیونکہ بیز ما نہاس کے لئے مناسب نہیں اور بیہ مطلب نہیں کہ جن کوان کے مشائ نے بیعت وتلقین کی اجازت دی ہے از خود طالبین آئیں تو تعلیم وتلقین نہ کریں۔ ہاں بیضرور ہے کہان کے اخلاص کا امتحان کر کے تعلیم وتلقین کیا کریں اورانشاء اللہ ہرز مانہ میں مخلصین ضرور ملیں گے وقلیل سہی فقد قال النبی پیلے لایے زال طائفة من امتی ظاہرین علی الحق لایے ضروعہ من حذلہ م

ایک بات اور سمجھو کہ انسان جن عیوب کے متعلق اپنے دوستوں کونسیحت کرتا ہے وہ سب ناصح کے دل پر بھی ضرور گذرتے ہیں اگر ایسانہ ہوتو کوئی کسی کوکسی عیب کے ترک کرنے کی نفیحت نہ کرسکے، کیونکہ اس کے دل پر اس کا خطرہ بھی نہیں گذرااور بیہ اس کوجا نتا ہی نہیں تونفیحت کیسے کرے گا۔

پس عیوب میں تمام مخلوق شریک ہے فرق اتنا ہے کہ بعض لوگ عیوب پر جم جاتے ہیں اور ان سے عیوب کا صدور کشرت سے ہوتا ہے اور بعض ان پر جمتے نہیں اور ان سے صدور بھی کم ہوتا ہے اور بعض ان سب سے الگ ہیں جن کو اللہ تعالیٰ نے میزان شریعت ) عطا فرمائی ہے لینی قرآن و حدیث توان کے دل میں جس قدر خطرات گذرتے ہیں وہ ان کواس میزان سے وزن کرتے ہیں اگر قرآن و حدیث کے موافق خطرہ ہوا اسے قبول کر لیا اور خلاف ہوا تورد کر دیا (بید حضرات انبیاء میہ اسلام اور اولیاء کا ملین کا مقام ہے کہ معاصی کا وسوسہ اور خطرہ توان کے قلب پر بھی ہوسکتا ہے مگر عمدا ممل کا ملین کا مقام ہے کہ معاصی کا وسوسہ اور خطرہ توان کے قلب پر بھی ہوسکتا ہے مگر عمدا ممل کا مدور محال ہے اور اولیاء سے محال نہیں ۱۲) اور جس کو اللہ تعالیٰ نے بید میزان عطانہیں فرمائی وہ مشیت اللی کے تحت میں ہے (کہ اللہ تعالیٰ جس گناہ سے چاہتے ہیں اس کو بچالیتے ہیں اور جس میں چاہتے ہیں پھنساد سے ہیں ، بیخود کسی گناہ سے نجیے کا اہتمام نہیں کرتا۔

المسلم ج٣: ص١٥٢٣ حديث نمبر١٩٢٠ وابن ماجة ج١: ص١٦- مرتب

جب بینفسیل معلوم ہوگئ تواب اپنے کو کسی سے افضل نہ مجھو کیونکہ عیوب سے تم بھی بری نہیں بلکہ دوسروں کے ساتھ تم بھی ان میں مبتلا ہو، صرف قلت و کثرت کا فرق ہے اور انبیاء واولیاء کاملین کے مقام سے تم کو کیا نسبت وہ تو خاص لوگوں کا حصہ ہے۔ اس کو بجھ لوخدا تم کو ہدایت کرے اور وہی اپنے نیک بندوں کا محافظ ہے۔

# آيات متشابه اورمعاني صفات واساءالهيه

### اورحروف مقطعات میںغور وخوض نہ کرے

( ۲۹ ) اور درولیش کی شان میہ ہے کہ آیات متشابہہ اور معانی صفات و اساء الہیداور معانی حروف مقطعات وغیرہ میں غور وخوض نہ کرے اور اس میں اس زمانہ کے فقراء بہت مبتلا ہیں کہ ان کا سارا دن ( اس قتم کی ) گفتگو میں گذرجا تا ہے اور وہ اس کو اعمال عبادات سے بھی افضل سمجھتے ہیں مگر بیدان کی غلطی ہے رسول اللہ ﷺ فرماتے ہیں کہ لوگوں کو جہنم میں منہ کے بل زبانی باتوں کے سواکوئی چیز نہیں گراتی ( یعنی زیادہ تر وخول جہنم کا سبب یہی ہے ) پھر جولوگ ان باتوں میں مشغول ہیں زیادہ تر محض تقلید سے مشغول ہیں کہ خودان کو ( ان اسرار سے ) ذرا بھی ذوق نہیں ۔ بس فصوص وغیرہ شخ اکبر کی تصانیف دیکھ لیں اور اپنی فہم وفکر کے موافق گر برد کرنے اور حقائق کو بدل کر بیان کی تصانیف دیکھ لیں اور اپنی فہم وفکر کے موافق گر برد کرنے اور حقائق کو بدل کر بیان کرنے گے جس سے خود بھی گراہ ہوئے اور دوسروں کو بھی گراہ کرنے اور ان کے عقید ہے خراب کرنے گے۔

اور شخ اکبرمی الدینٌ فر ما یا کرتے تھے کہ ہم لوگوں کی کتابیں دیکھنا اس شخص کو حرام ہے جو ہمارے مقام میں نہیں ہے (یعنی جس کو ہمارے مقام کا فروق حاصل نہیں )۔

پس غیر عارفین کا ایس باتوں میں غور وخوض کرنا ان کے دین وعقا کد کے لئے مصر ہے اس لئے اس میں مشغول ہونا عارف کا مل کے سواکسی کولائق نہیں اور جوشخص لوگوں کی باتیں یا دکرنے اور حقائق جمع کرنے ہی میں رہے اور ہمیشہ اہل طریقت

کاناقل ہی بنارہے وہ دوسری زندگی کہاں سے لائے گاجس میں علم فناءعلم بقاء میں مشغول ہو کیونکہ حضرات عارفین تو اہل محبت ہیں ان میں سے ہر شخص اپنی زبان عشق اور اسپنے ذوق کے موافق کلام کرتا ہے (اور ہر شخص کا ذوق اور لون محبت الگ ہے ) تو ان کا کلام احاطہ اور حصر سے باہر ہے (جس کے جمع کرنے کو عمر طویل بھی کافی نہیں ) بیاتو دریائے نا پیدا کنارہے جس میں بہت لوگ غرق ہو چکے مگر کوئی اس کی متہ تک تو کیا پہنچنا ساحل تک بھی نہیں پہنچا۔

قطب ربانی سیدی ابراہیم دسوقی رضی الله عنه کا ارشاد ہے کہ جتنے لوگ علم تو حید وعلم تفسیر کی تعبیر کرنے والے اوراس میں گفتگو کرنے والے ہیں وہ قر آن کے کسی ایک حرف اورایک کلمہ کی حقیقی مراد کا دسواں حصہ بھی نہیں سمجھے۔

اور ہمارے شخ عارف باللہ شخ افضل الدین رحمۃ اللہ علیہ نے سورہ فاتحہ کی تفییر میں لکھا ہے کہ موجودات میں سے سی چیز کی حالت کو کیوں کر بیان کیا جائے جب کہ وہ ہمارے بیان ہی کے وفت اپنی پہلی حالت سے بدل چک ہے اور کلام اللہ کے کی حصہ کی تفییر کیوں کر کی جائے جب کہ اس میں تمام چیزوں کا مجموعہ موجود ہے اور بھلا حادث قدیم کا کیونکر اعاطہ کر سکتا ہے؟ پس عالم کی تمام صفات میں جوصفت اس کے حادث قدیم کا کیونکر اعاطہ کر سکتا ہے؟ پس عالم کی تمام صفات میں جوصفت اس کے لائق ہے وہ عجز ہے ( کہ نہ وہ حقیقت کو سمجھسکتا ہے نہ بیان کر سکتا ہے اور جو کچھ بیان کر نے ہے وہ ناتمام اور ناقص محض ہے اور جو شخص بعض موجودات حادثہ کی حقیقت بیان کر نے سے بھی عاجز ہے وہ قدیم کو اور اس کی ذات وصفات کو کیونکر بیان کر سکتا ہے پس عاجز ی اختیار کر وا ہے تصور فہم کا قرار کر واور اسے کی فراحرح عاجز سمجھو۔

ف: اس کا بیمطلب نہیں کہ قرآن وحدیث کی تفییر وشرح نہ کر و بلکہ مطلب سیے کہ اپنے کوحقیقت شناس نہ مجھونہ اپنے علم کو جہل اورا پنی دانانی کونا دانی سیجھتے رہواور متشابہات و ذات وصفات کے میدان میں قدم

لے مگراس کے ساتھ ہی نعمت موجودہ کاشکر بھی ادا کرواوراس علم قلیل و ناقص ہی کی قدر کرو، بلا بود ہے اگر

نەركھو١٢ مترجم \_

# ا پنی تعریف کی طرف توجہ نہ کرے

ن (۵۰) اور درویش کی شان بیہ ہے کہ لوگوں کے اس کہنے کی طرف کہ فلا ل شخص بزرگ اور شخ ہے التفات نہ کرے نہ اس سے خوش ہو کہ لوگ اس کو مشائخ زمانہ میں شار کرتے اور مشائخ کے زمرہ میں تذکرہ کرتے ہیں بلکہ (دل سے) یوں سمجھے کہ اس کوتو طریق ولایت کی ہوابھی نہیں گئی۔

اور فرض کرلو کہتم آج لوگوں کے نز دیک شیخ اور بزرگ ہوگر (یا در کھو! کہ)
ابھی خطرہ میں ہواور (حقیقی طور پر) بزرگ کا لفظ صرف اسی شخص پرصادق آسکتا ہے
جو پل صراط اور میزان عمل سے پار ہوجائے اور جس وقت اعمالنا ہے اٹھائے جائیں گے
اس وقت اس کوغضب الٰہی سے نجات وامن کا پروانہ مل جائے ۔ان شدا کد و خطرات
(سے نجات پانے ) سے پہلے جو پچھ بھی حالت ہواس کا پچھا عتبار نہیں جیسا کہ ایک صحیح
حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ (رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ہے کہ ) بعض لوگ ظاہر میں
جنتیوں کے سے کام کرتے ہیں مگروہ (در حقیقت ) جہنمی ہیں النے ۔

ای لئے بعض عارفین نے فرمایا ہے کہ جھے آخرت میں نجات حاصل ہوجائے
کا کسی وقت بھی پورا بھروسہ نہیں کیونکہ میں جانتا ہوں کہ اللہ تعالی کسی چیز کے پابنداور
مقید نہیں ہیں وہ جوچا ہیں لکھ دیں اور جوچا ہیں مٹادیں ادب اس کا نام ہے اور انبیاء علیہم
مقید نہیں ہیں وہ جوچا ہیں لکھ دیں اور جوچا ہیں مٹادیں ادب اس کا نام ہے اور انبیاء علیہم
السلام اور فرشتوں کا خاکف ولرز اں رہنا با وجود یکہ وہ معصوم ہیں اس پردلالت کرتا ہے
(کہ انسان کو اپنے کسی ممل پر مغرور نہ ہونا چاہئے بلکہ ہروفت لرز اں وتر سال رہے)۔
نیز جبرئیل ومیکا ئیل کی اس حالت سے بھی کہ جس وقت ابلیس (کی ملعونیت و
مردودیت) کا واقعہ پیش آیا تو یہ دونوں (مقرب فرشتے) رونے لگے اور اللہ تعالیٰ نے
(بیدا میں مغرقہ میں موادے (اگریہ بھی نہوتی تو مصیب ہوتی) 'لئون شکرتم لازید نکم''
(ابرامیم: ۷)وعدہ ربانی ہے الظ

ان سے فرمایا کہتم کو ایبا ہی ہونا چاہئے اور میر سے امتحان سے بے فکر نہ ہونا چاہئے یہی معلوم ہوتا ہے ( کہ بڑے سے بڑے مقرب کو بھی بے فکری جائز نہیں) اگر چہ اللہ تغالی کا بیار شاد کہ کفار جہنم سے نہ نکا لے جائیں گے تغیر کو قبول نہ کرے گا (اور وقوع ای کے موافق ہوگا مگر اس کا خلاف عقلا تو محال نہیں کیونکہ اللہ تعالی اس کے خلاف پر بھی قادر بیں گوبا وجود قدرت کے خلاف نہ کریں ۱۲) اس کو بچھ لوخدا تم کو ہدایت کرے اور وہی اسے نیک بندوں کو ہدایت کرے اور وہی

ف: علامه کا مطلب صرف بیہ ہے کہ اپنے کسی عمل یا حال ومقام پر جمروسہ نہ کرنا چاہئے نہ اس پر مغرور ہونا چاہئے کیونکہ انجام کا حال کسی کو معلوم نہیں ہیں انجام کے معلوم نہ ہونے کا خیال کر کے لرزاں وتر سال رہنالا زم ہے۔اطمینان و بے فکری نہ ہونا چاہئے ۔ بیہ مطلب نہیں کہ خدا کی رحمت سے امید واربھی نہ ہو کیونکہ جس طرح بے فکری جائز نہیں ناامیدی بھی جائز نہیں ہیں انسان کو چاہئے کہ اللہ تعالیٰ جو کچھ اعمال حسنہ ومقامات حمیدہ عطافر مائیں ان کو نعمت الہیں ہجھ کران کا شکر بھی ادا کرتار ہے اور اللہ تعالیٰ سے امید وار رحمت بھی رہے ، مگر اسی کے ساتھ عظمت وجلالت حق کا تصور کر کے بے فکر و مطمئن بھی نہ ہو جائے اسی امید وہیم کا نام ایمان ہے۔ اللہ تعالیٰ ہم سب کا ایمان پر خاتمہ فرمائے آئین ۱ امتر جم)۔

(فصل) عزیزمن! ہم نے اس باب میں بارا دۃ اللہ طویل گفتگو محض اس لئے کی ہے کہ ہم جانتے ہیں کہ اس طریق پر چلنے والوں میں رسواکن دعوے اورامراض خفیہ بہت پائے جاتے ہیں اور یہ با تیں عبدیت کے بالکل خلاف ہیں اور ہم نے بیرسالہ آداب عبودیت ہی کے بیان کرنے کو تصنیف کیا ہے کیونکہ اصل چیز وہی ہے اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں "و ما حلقت المحن و الانس الا لیعبدون "لا ترجمہ: اور ہم نے جن وانسان کوکسی کام کے لئے پیدائیس کیا سوااس کے کہ میری عبادت کریں ) یعنی اپنے ظاہر و باطن سے غلامی ظاہر کریں۔

پی مخلوق کور بو بیت میں ایک قدم رکھنے کی بھی اجازت نہیں ، کیونکہ ربو بیت اور عبدیت میں کسی طرح بھی کچھ شرکت نہیں (بلکہ ایک دوسرے کے منافی ہے) پس رب وہ ہے جس میں غلامی اور بندگی کی کوئی شان نہ ہواور عبدوہ ہے جس میں ربو بیت کی کوئی شان نہ ہواور بندہ ایک صفت سے جتنا نکلے گاسی قدر دوسری صفت میں داخل ہوگا، پس عبدوہ ہے جس میں ربو بیت کا ذرا بھی شائبہ نہ ہو۔

جب اس کوسمجھ گئے تواب جان لو کہ بندگی کی شان ذلت اور عاجزی ہے اور تمام حالات میں اپنی تقفیم کو پیش نظر رکھنا۔ اور اس کے خلاف اپنے کو معزز اور بڑا سمجھ کر دعوی کرنا اللہ تعالیٰ کی مقررہ حدود سے تجاوز کرنا ہے اور اللہ تعالیٰ حدسے باہر نگلنے والوں کو پیند نہیں کرتے اور جس کو خدا ہی پیند نہ کرے وہ اس کی طرف رہنمائی نہیں کرسکتا اگر چہطریقت کو کیسا ہی جانتا ہوجیسے شیطان ابلیس (کہ گووہ طریقت سے نا آشنا نہیں علوم سے بے بہرہ نہیں مگر جب خدا کو اس کی حالت پیند نہیں توابیا علم ومعرفت سب بے کار ہے 11) خوب سمجھ لوخدا تم کو ہدایت کرے اور وہی اپنے نیک بندوں کو ہدایت کرتا ہے۔

# اینفس کو ہمیشہ برائی کے ساتھ متہم سمجھے

(۵) اور درولیش کی شان میہ ہے کہ اپنے نفس کو ہمیشہ برائی کے ساتھ مہم سمجھ اوراس کی کسی بات اور کسی حالت کو اچھا نہ سمجھے بلکہ ان میں سے کسی پر نظر والتفات بھی نہ کریں اور جتنی برائیاں لوگ اس کی طرف منسوب کریں مثلاً یوں کہیں کہ میدر پر دہ فسق و فجو رکرتا ہے یا ریاء کار ہے یا بڑائی اور مشخت کا طالب ہے تو ان سب برائیوں کے ساتھ اول وہلہ ہی میں اپنے نفس کو متبم سمجھا تو ساتھ اول وہلہ ہی میں اپنے نفس کو متبم سمجھا تو ابھی یڈخص معالجہ کامختاج ہے اور جب تک تامل و تفکر کی احتیاج باقی ہے اس میں اپنے نفس کی طرف داری اور حمایت باقی ہے۔

اورجانا چاہئے کہ جو تخص اپنفس اور اپنے افعال کے ساتھ حسن طن رکھے گا وہ سی کی نصیحت سے منتفع نہ ہوگا کیونکہ وہ تو یہ سمجھے گا کہ جتنی با تیں میر ہے متعلق کہی گئی ہے میں سب سے مبرا ہوں اسی لئے تم بیں اور جن عیوب کی وجہ سے مجھے نصیحت کی گئی ہے میں سب سے مبرا ہوں اسی لئے تم اس کو دیھو گے کہ اپنفس کی طرف سے حتی الامکان جواب دہی کرتا اور اپنے عیوب کی تاویلیں کرتا ہے ) اور یوں سمجھتا ہے کہ اس نصیحت کے لائق (میں نہیں بلکہ) میر ہے دوسرے ہم عصر ہیں، کیونکہ وہ دوسروں کو حقارت کی نظر سے دیکھا ہے اور اگروہ خود اپنے ہی کو کو اس نگاہ سے دیکھا جسا اور فور اتو ہہ کیا کرتا اور نططی سے رجوع ظاہر کرتا (کہ دافتی مجھ ہر شیحت کے قابل سمجھتا اور فور اتو ہہ کیا کرتا اور نططی سے رجوع ظاہر کرتا (کہ دافتی مجھ ہر شیحت کے قابل سمجھتا اور فور اتو ہہ کیا کرتا اور نططی سے رجوع ظاہر کرتا (کہ دافتی مجھ ہر شیحت کے قابل سمجھتا اور فور اتو ہہ کیا کرتا اور نططی سے رجوع ظاہر کرتا (کہ دافتی مجھ ہر شیحت کے قابل سمجھتا اور فور اتو ہہ کیا کرتا اور نططی سے رجوع ظاہر کرتا (کہ دافتی مجھ کے فور نظر نہیں کیونکہ وہ (اپنے عیوب سے ) اندھا ہے اسے کچھ نظر نہیں آتا اس کوخوب سمجھولو (اور اس حالت کے از الہ کی کوشش کر واور تمام عیوب سے اپنے کو کم متم سمجھولا)۔

ف: سوال جب بندہ اپنے کو برائی ہے مہم سمجھے گا اور اپنے کسی قول وحال وعمل کو اچھا نہ سمجھے گا تو اس حالت میں نماز وروز ہ اور اذ کا رواور ادپرشکر الٰہی کیونکر بحالائے گا؟۔

جواب: اس کوچاہئے کہ ان احوال واعمال کوعطائے اللی سمجھے اپنی کمائی نہ سمجھے پھر یوں سوچے کہ میں تو ہر برائی کا سرچشمہ ہوں مگر میہ اللہ تعالیٰ کا فضل وانعام ہے کہ ایسے نالائق وبد کو یفعتیں عطافر مادی اور فی نفسہ تو یہ نعت بہت قیمتی ہے مگر جتنا میرا تعلق اس کے ساتھ ہے اس قدراس میں نقص آگیا کیونکہ میں نے اس کی پوری حفاظت نہیں کی نہ نماز کا پوراحق ادا کیا نہ دوزہ کا نہ ذکر وورد کا۔

پس میری مثال ایس ہے جیسے چمار کو بادشاہ یا قوت دیدے کہ اس کے پاس یا قوت تو ضرور آگیا مگرخود چمار ہی ہے اب اگر بیشخص یا قوت مل جانے کے بعد یوں سمجے کہ میں جمار نہیں ہوں بلکہ شاہزادہ ہوں جمبی تو جمعے یا قوت ملاتو یقیناً وہ جوتے کھانے کے قابل ہوگا یا اپنے کو چمار بجھ کر یا قوت کی بے قدری کرنے گے کہ یہ تو کا نج ہے ورنہ جمار کو یا قوت کیوں دیا جاتا تو اس صورت میں بھی وہ متی عماب شاہی ہوگا۔

پس اس کی سلامتی اسی میں ہے کہ یا قوت کو یا قوت سمجھ اور اس پر بادشاہ کا دل وجان سے شکر یہ اوا کرے اور اپنے کو چمار ہی سمجھے اور یوں خیال کرے کہ یا قوت تو بڑا فیمتی ہے مگر میرے میلے ہاتھوں میں آکر اس کے خواب ہوجانے کا اندیشہ ہے میں اس کی حفاظت کا حق اور نہیں کرسکتا اور ممکن ہے کہ میری کو تاہی اور قلت حفاظت کی وجہ سے اس کی قیمت گھٹ گئی ہواس صورت میں یقیناً پوری طرح شکر یہ ادا کرے گا کیونکہ وہ اپنے کو اس عطاکے قابل بھی نہیں سمجھتا۔ اس تحقیق کے بعد بحد اللہ کوئی اشکال باقی نہ رہا اور عبد یت وشکر کا جمع کرنا سہل ہوگیا اور و ہذا من برکات سیدی تھیم الامۃ دام مجدہ وعلاہ عبد یت وشکر کا جمع کرنا سہل ہوگیا اور و ہذا من برکات سیدی تھیم الامۃ دام مجدہ وعلاہ عبد یہ است میں جمعیا۔

# کوئی تھیجت کی بات دوسروں کے متعلق بھی سنے تواس کواسیے نفس پر منطبق کرے

(۵۲) اور درویش کی بیشان ہے کہ جب کوئی نصیحت کی بات دوسروں کے متعلق بھی سے تو اس کواپے نفس پر منطبق کرے اور اس سے نفع حاصل کرے اور ایوں سمجھے کہ گویا (دوسروں کو واسطہ بناکر) مجھے نصیحت کی جارتی ہے اور جب بیخود دوسروں کو فیصحت کرے تو فرض و تقدیر کے طور پر نصیحت کرے (کہ اگر بالفرض تمہارے اندر بیا عیب ہوتو اس کو ترک کر دواور اس کی اصلاح کرویہ نہ تمجھے کہ مخاطب میں یقیناً بیاعیب اس وقت موجود ہے ، کیونکہ ہر ساعت میں محووا ثبات ہوتا رہتا ہے تو ممکن ہے کہ جوعیب مخاطب میں بہلے تھااب ندر ہا ہوتا)۔

ہارے تُتُخ رضي الله عنه كاارشاد ہے "في لمحة تقع الصلحة "كه ايك بى

پلک جھپنے میں صلح ہوجاتی ہے۔ نیز ناصح پرلازم ہے کہ دوسرے کونفیحت کرنے کے دقت اس بات کو دل سے سمجھتارہے کہ جس حالت میں مخاطب اس دقت بتلا اور جس عمل میں مشغول ہے بیرسب اللہ تعالیٰ کے ارادہ سے ہوا۔ اس کی پیشانی اس کے قبضہ میں ہے (اس مراقبہ دمشاہدہ کی ضرورت اس لئے ہے) تا کہ اس سے حقیقت کا حق ادب پوری طرح ادا ہوجائے کیونکہ کوئی شے بھی خواہ تحرک ہویا ساکن ہواللہ تعالیٰ کے ارادہ سے باہم نہیں۔

ف:اس کا پیمطلب نہیں کہانسان کواختیار بالکل نہیں دیا گیااوروہ مجبورمحض ہے، بلکہ مطلب بیہے کہ انسان کا اختیار بھی اللّٰد تعالیٰ کے ارا دے سے باہز نہیں ، انسان اینے اختیار سے بھی کام کرتا ہے حق تعالیٰ کے ارادہ کے بعد ہی کرتا ہے اور جب ان کا ارادہ اس طرح ہے کہ بیکام زیداینے اختیار سے کرے گا تو یقیناً وہ اختیار ہی ہے کرے گامجبور ہوکرنہ کرے گا ، کیونکہ اراد ہ الہی کے خلاف وقوع نہیں ہوسکتا اوراسی اختیار کی وجہ سے اس پر ملامت وعمّاب ہوتاہے ،مگر ناصح کو جاہئے کہ نصیحت کے وقت جبیرا مخاطب کے اختیار پرنظر کرتا ہے اس پر بھی نظر کرے کہ اس کا اختیار بھی خدا کے ارادہ ہے باہر نہیں اس لئے مخاطب کے فعل کوتو براسمجھے مگراس کی ذات کو حقیر وذلیل نہ سمجھے۔ اس سے زیادہ اس مسللہ کی توضیح عوام کے فہم سے باہر ہے وہ صرف اہل علم کا حصہ ہے اس لئے عوام اس میں زیادہ کاوش نہ کریں کہ سلامتی اس میں ہے ہاں اتنی بات ا در سمچھ لیس کہ ارادہ اور رضا میں فرق ہے دنیا میں جس قدرا عمال قبیحہ ہیں سب خدا کے پیدا کئے ہوئے ادراس کے ارادہ سے ظاہر ہوتے ہیں مگر وہ ان کو پسندنہیں کرتے اوراعمال حسنہ بھی اس کے پیدا کئے ہوئے اوراس کے ارادہ سے ظاہر ہوئے ہیں اوران کو وہ پیند بھی کرتے ہیں رہا ہیر کہ جب اعمال قبیحہ پیندنہیں تو ان کو پیدا کیوں کیا اور ان کےساتھ ارا دہ ہی کیوں متعلق ہوا۔

اس کا جواب یہ ہے کہ باغ میں جیسے پھول ہوتے ہیں ایسے ہی باڑھ کے

واسطے کا نئے بھی لگائے جاتے ہیں اور یقیناً ما لک باغ کو کا نئے مطلوب نہیں نہ وہ ان کو پند کرتا ہے مگر بعض حکمتوں کی وجہ سے باغ کے چاروں طرف کا نئے لگا تا ہے۔اس طرح یہاں سمجھو کہ کسی چیز کے ساتھ ارادہ کامتعلق ہونا اس کے مطلوب و پہندیدہ ہونے کوستاز منہیں۔

اور یہاں سے سیجی معلوم ہوا کہ ارادہ کے تعلق سے پھول اور کا فیے دونوں برابرنہیں ہوگئے بلکہ پھول پھول ہےاور کا ٹٹا کا نٹاہےوہ اچھاہے یہ براہے مگرجس طرح مالک باغ کا باغ کے جاروں طرف کا نے لگانا برانہیں کیونکہ وہ حکمت کی وجہ ہے ایسا کرتاہے اس طرح اللہ تعالی کا اعمال قبیحہ وصور قبیحہ کا پیدا کرنا اور ارادہ کوان کے ساتھ متعلق کرنا برانہیں ، بلکہ برائی خود مخلوق کے ساتھ لگی ہوئی ہے خالق کے تو ہر فعل میں حکمت ہی ہے۔اب انسان کا کام پیہے کہاہنے اختیار کو جہاں تک ہوسکے اعمال حسنہ کی طرف مائل کرے اور اپنی گود میں پھول جمع کرنے کی کوشش کرے ، کانٹے جمع کرنے کے دریے نہ ہواور اگر کوئی اپنی گود کو کا نٹول سے بھرنا چاہے گا تو خدا بھی اس کی گود کو کا نٹوں سے بھردے گا کیونکہ اس کے باغ میں گل کے ساتھ خار بھی موجود ہیں جوجس کا طالب ہوگا وہی اس کو دے دیا جائے گا۔اب قصورا پنی طلب کا ہے کیونکہ ہما رااپنی گود کو کا نٹوں سے بھرناکسی حکمت پر بنی نہیں نہ اس میں جمارا کیجھ نفع ہے، اس لئے جم محل عمّاب وقابل ملامت بین اورخالق کا دنیا میں گل وخار کا پیدا کرنا اور ہر طالب کو اس کا مطلوب عطا کر دینا حکمت پینی ہے۔خوب سمجھ لو ۲ امتر جم

اور میں نے ایک دفعہ اپنے باطن سے آیک یہودی پراعتر اض کیا اور دل میں یوں کہا کہ اس شخص کے دل نے خدا کے ساتھ کفر کرنا کیسے گوارا کرلیا یہ خطرہ پورا بھی نہ ہواتھا کہ میں خود اس بلا میں گرفتار ہو گیا جس میں وہ مبتلا تھا یہاں تک کہ میں اسلام (کے لفظ) کو بھی نہ من سکتا تھا اور اس حالت میں مجھے ایسا انبساط وانشراح حاصل تھا جس کو خدا کے سواکوئی نہیں جانتا۔ میں اس وقت کوشش کرتا تھا کہ تو حید کا قائل ہوں مگر

قدرت نہ پا تا تھا بلکہ یوں کہتا تھا کہ نظام عالم بدون تین معبود وں کے کامل نہیں ہوسکتا،

نہاس سے زیادہ ہوسکتے ہیں نہ کم ، پھر میں نے تین سے زیادہ کے قائل ہونے کی کوشش
کی تو اس پر بھی قادر نہ ہواا در کم کرنے کی کوشش کی تو اس سے بھی عاجز ہوگیا، مگر بہ خدا کا شکر ہے کہ میں نماز کے اوقات میں اسلام کی طرف لوٹا دیا جاتا اوراس وفت مجھے اس حالت سے افاقہ ہوجاتا تھا، پھر جہاں نماز سے فارغ ہوا فوراً ہی وہ جنون سوار ہوجاتا اور یہودیوں کے دین کی باتیں دل دل میں کرتار ہتا، چنا نچہ جمعہ کے دن عصر کے وفت سے لے کرا گلے دن کے ظہر کے وفت تک میں یہودیوں کے دین پر رہا پھر اللہ تعالیٰ نے نماز ظہر کے لئے وضو کرتے ہوئے اس حالت کو جھے سے زائل کر دیا اس وفت مجھے اس نماز ظہر کے لئے وضو کرتے ہوئے اس حالت کو جھے سے زائل کر دیا اس وفت مجھے اس کہ اس طرح (جیسا بچھ کو پیش آیا) ہم نے ہرامت کے سامنے ان کے اعمال کو سخت وخوشنما کر دیا ہے۔

نیزاس وقت مجھے اختلاف ندا ہب کی حکمت بھی معلوم ہوگئی اوراس کے بعد جو میں کفاروغیرہ پراعتراض کرتا تھا تواس سے مجھے کچھ ضرر نہ ہوتا تھا ( کیونکہ اب اعتراض کے ساتھ یوں ہی ہے اور یہ لوگ اپنے مذہب ہی کواچھا بچھتے ہیں اس لئے اس میں مبتلا ہیں اگران کے دل سے پردہ اٹھ جائے تو بھی اس حالت میں نہیں رہ سکتے 11)۔

اور بیرحالت (جو مجھ کو پیش آئی ) بعض عارفین کو مجھ سے پہلے ) بھی پیش آ پھی ہے مگروہ نماز کے اوقات میں بھی اسلام کی طرف واپس نہ آتے تھے، ان پر بوجہ ان کی بلندی مقام کے زیادہ آخی کی گئی۔

جب اس کو سمجھ گئے تو ابتم کو جاہئے کہ پہلے اس ذات کو پہچانوں جس کے قبضہ میں ہر کا فروعاصی کی بپیثانی ہے اس کے بعد کفار وفساق پراعتراض کر وتو تم کو پچھ ضرر نه ہوگا کیونکہ اس وفت تم اللہ تعالیٰ کا ادب بھی بجالا وَ گے اورا مر بالمعروف کاحق بھی ادا کروگے۔

خلاصہ بیکہ جو شخص اللہ تعالی کے حکم کی مخالفت کرے اور منہیات کا ارتکاب کرے اس کو (ان اعمال سے ) ہیں جیجتے ہوئے روکو کہ اس کی پیشانی اللہ کے ہاتھ میں ہے اور تم اور وہ دونوں کے دونوں خدا کے قبر کے ماتحت ہو کیونکہ تم دونوں تقدیر کے تختہ مشق ہواور جس عمل فہیج کوتم دوسرے کے اندر دیکھ رہے ہومکن ہے کہ وہ کسی وقت تمہاری طرف منتقل ہوجائے ( پیسمجھتے ہوئے امر بالمعروف کروگے تواپنے کو مخاطب سے افضل نہ مجھوگے )۔

اور پہلے میرا پیخیال تھا کہ امر بالمعروف تتلیم کے منافی ہے (کیونکہ تتلیم کے منافی ہے (کیونکہ تتلیم کے معنی پیر ہیں کہ جو پچھ عالم میں ظاہر ہواس سے منازعت نہ کرے اورامر بالمعروف میں مخاطب کواکیٹ عمل سے روکنا ہے جواس کے ہاتھوں ظہور پذیر ہور ہا ہے اور یہی منازعت ہو ایک جا تف کوحی تعالیٰ کی طرف سے اور منازعت تقدیر تتلیم کے منافی ہے ) تو میں نے ایک ہا تف کوحی تعالیٰ کی طرف سے ہوئے ہوئے سنا کہ جب تم کسی بات کو فقط میری طرف سے ظہر ہوتا ہواد کیھواس وقت ان اس وقت تتلیم سے کام لواور جب اس کو دوسروں سے ظاہر ہوتا ہواد کیھواس وقت ان باتوں پر انکار کرو جو میرے تھم کے خلاف ہیں (مطلب سے ہے کہ ہرامر میں دوسیتیں بین ایک سے کہ میں اس کا خالق ہوں دوسرے سے کہ بندہ کے ہاتھوں اس کا ظہور ہور ہا ہے ہیں ایک خیشیت پر نظر کر کے منہیات کے ارتکاب بیں کہیں حیثیت پر نظر کر کے منہیات کے ارتکاب بین کہیں گارکہ و خوب سمجھ لوا امتر جم )۔

اور بیرحال بعض اوقات ناقص پرطاری ہوتا ہے تواس کی عقل اس بات کو سمجھ ہی نہیں سکتی کہ مخلوق کو کسی فعل میں پچھ بھی وخل ہے، اس لئے علماء تواس کو جبری کہنے لگتے ہیں حالانکہ جرے اس کو پچھ بھی واسطہ نہیں، بلکہ اس کے سامنے ایک حقیقت کا انکشاف ہوگیا ہے۔ اس لئے اس کوائٹے مشاہدہ کے خلاف کسی بات کی گنجائش نہیں معلوم ہوتی گو

اس کے سامنے کتنی ہی دلیلیں بیان کی جائیں اوراس کا ادراک ذوق ہی ہے ہوسکتا ہے لیکن عارف کامل ہرفعل کوخالص خدا کافعل مشاہدہ کرتے ہوئے بھی اس کے ظہور میں مخلوق کے تعلق کا مشاہدہ کرتا ہے اس کے لئے ایک مشاہدہ دوسرے مشاہدہ سے مافع نہیں ہوتا۔

جب اس کو سمجھ گئے تو اب ادب اختیار کرواور دوسروں کو بری بات سے منع کرتے ہوئے یہ سمجھتے رہو کہ شانیدان کی حالت تم سے اچھی ہواور ممکن ہے کہ اس گناہ کا ارتکاب اس کے لئے درجات عالیہ میں ترقی کا سبب بن گیا ہو، کیونکہ وہ اپنے نفس کو حقارت کی نگاہ سے دیکھ رہا ہے اور اس سے سی قتم کا دعوی متصور نہیں ہوسکتا کیونکہ عاصی کو اپنی معصیت پر پچھ بھی دعوی نہیں ہوتا بخلاف اطاعت کرنے والے کے (کہ اس کو اپنی اطاعت پر دعوی ہوسکتا ہے۔ ا

اور جانا چاہئے کہ حق سجانہ وتعالی این بندوں کی زبانوں پر حق اورصدق ہی کو جاری فرماتے ہیں تو جولوگ اہل حق ہیں وہ تو تصیحت کو اللہ تعالی سے (بلاواسطہ)

لے لیتے ہیں جونو رعلی نور ہے اور جواہل نفس ہیں وہ اس نصیحت کو دوسر ہے کفس سے لیتے ہیں جس میں تاریکی ہی تاریکی ہے (لیتی جس وقت ایک شخص دوسر ہے کو نصیحت کرتا ہے تو اہل حق تو سیحھتے ہیں کہ بیہ بات اللہ تعالی کے حکم سے اس کے منہ سے لگی ہے وہ اس سے نفع حاصل کرتے ہیں اور اہل نفس اس نصیحت کو ناصح کے نفس کی طرف منسوب کرتے ہیں اس لئے ان کو نفع نہیں ہوتا بلکہ وہ ناصح سے منازعت و مخالفت کرنے گئتے ہیں ہا)۔

اور ہر برتن میں جو چیز ہوتی ہے وہی اس سے نبیتی ہے (اہل حق سے حق کا ظہور ہوتا ہے اور اہل نفس سے نفسا نیت کا ما) "فیامی اللہ یوں ہے وہی اس سے نبیتی ہے (اہل حق سے حق کا ظہور ہوتا ہے اور اہل نفس سے نفسا نیت کا ما) "فیامی اللہ یوں آمنو افزاد تھم رجسا الی ایساناو ھم یستبشرون و اما الذین فی قلو بھم مرض فزاد تھم رجسا الی اور بھش دفع کو گول کی زبان سے جوغلو با تمن گئی ہیں دہ ممکن ہے کہ اس دفت کے کا ظے علام ہوں بگر

ل اوربعض دفعہ لوگوں کی زبان سے جوغلط با تین نکلتی ہیں وہ مکن ہے کہاس وقت کے لحاظ سے غلط ہوں ،مگر ماضی یااستقبال کے لحاظ سے صبحے ہوتی ہیں۔اس میں غور کروااظ۔

ر جسمهم وماتو اوهم كافرون "لمجولوگ مؤمن بين ان كوتو آيات قرآن سے ايمان ميں تق ہوتى ہے اوروہ خوش ہوتے ہيں اورجن كے دلول ميں كھوٹ ہے ان كى پليدى پہلے سے بھى زيادہ ہوجاتى ہے اوروہ كفرى كى حالت ميں مرجاتے ہيں۔

اور بیفرق کیوں ہوا حالانکہ آیات قر آن سب کے سامنے مکساں ہی تھیں؟ صرف اس وجہ سے کہ مؤمنین کے دل میں حق تھا انہوں نے قر آن کونظر حق سے دیکھا اور کفار کے دل میں کھوٹ تھا انہوں نے قر آن کورسول کا بنایا ہواسمجھ کردیکھا ۱۲)۔

اور جبتم کو یہ بات معلوم ہے کہ ہر لحہ میں محووا ثبات ہوتا رہتا ہے (کہ اللہ تعالیٰ ایک چیز کومٹاتے ہیں اور دوسری نئی چیز پیدا کرتے ہیں) تو ناصح کو بینہ چاہئے کہ کی شخص کو ناقص حالت میں دیکھ کر سیجھتا رہے کہ اب تک وہ اسی حالت میں ہے تا کہ اس کو خاص طور سے نصیحت کا مخاطب بنائے کیونکہ ممکن ہے کہ تمہا رے مشاہدہ کے بعد ہی فوراً اس کا دل اس کا م سے ہٹ گیا ہوا ور اس نے تو ہر کی ہو ۔ پس تم اگر کسی کو نصیحت کرو جس میں کسی خاص شخص کی تعیین نہ ہوا ی لئے کرنا چاہوتو ابہام کے ساتھ نعید تھے کہ بعض لوگوں کا کیا حال ہے وہ ایسا کرتے ہیں، رسول اللہ بھلے یوں فرمایا کرتے ہیں، کا نام تعیین کے ساتھ نہ لیتے تھے کیونکہ آپ بھلے ہر لمحہ میں تبدیل و تحویل کا مثابدہ فرماتے تھے۔

نیزتم نصیحت میں بینت بھی رکھو کہ جس شخص میں بیخفی عیوب اوروسائس ہول کے وہ میری نصیحت کوئ کرائ وقت متنبہ ہوجائے گا اس صورت میں تو تم کو نیک راہ بتلانے کا ثواب ملے گا۔اور اگر سامعین میں سے سی میں وہ عیب نہ ہوا جس کے متعلق تم نے نصیحت کی ہے تو تم کوآئندہ کے لئے انہیں ہوشیار کر دینے کا ثواب ملے گا۔واللہ غالب علی امرہ۔

اورعزیزمن! جبتم اپنے کسی دوست کونصیحت کر واور وہ نصیحت بےموقع

ثابت ہومثلاً اس میں وہ بات نہیں ہے جس کی وجہ سے تم تھیجت پر آمادہ ہوئے تھے تو اس صورت میں تم کواس صورت سے زیادہ خوش ہونا چاہئے جب کہ تہمار نے دریعہ سے کوئی شخص بری حالت سے رجوع کرے کیونکہ پہلی صورت میں تو تمہارا مقصو دزیادہ حاصل ہے (مقصود تو یہی تھا کہ تمہارا بھائی عیوب سے بچا رہے تو جس صورت میں تمہاری تھیجت بے موقع ہوا ورمخا طب پہلے ہی سے عیوب سے بری ہویہ تو زیادہ خوشی کی بات ہے ۱۲) تمہارے نز دیک مخلوق کا اللہ تعالی کی طرف بغیر تمہاری تھیجت کے واسطہ کے رجوع ہوں ، کیونکہ رجوع ہونا اس سے زیادہ محبوب ہونا چاہئے کہ تمہارے واسطہ سے رجوع ہوں ، کیونکہ اس میں اپنے آپ کو ناصح وصلح سمجھنے کی آفت سے پوری سلامتی ہے (اور دوسری صورت میں تم اپنے کوناصح وصلح سمجھو گے اور اس میں خطرہ ہے ۱۲) خوب سمجھلو۔

اور جب کوئی تم کونصیحت کرےاس سے ہرگز مکدراور متغیر نہ ہونا جاہئے کیونکہ اس نے تواپنی کوشش کے موافق تمہاری خیرخواہی کی اوراس کے علم میں جواعلی درجہ کی بات تھیتم کواس کی طرف رہنمائی کی ہے۔اب اگرتمہارےا ندروہ عیب موجود ہے جس کے متعلق وہ نصیحت کرر ہاہے تب تو تمہارا بگڑنا حماقت ہے اور اگرنہیں ہے تواس نے آئندہ کے لئے تم کو ہوشیار کیا ہے کیونکہ جب تک تم زندہ ہواس عیب کامحل بن سکتے ہو دوسرے اگرتم کو کچھے ذوق حاصل ہے تو تم ناصح کی نصیحت کا منشاء سمجھ جاؤگے کہ (اس کا منشاء تنگ خیالی ہے یاو سعت خیال ۔ تنگی کی صورت میں تم اس کو معذور سمجھو گے اور وسعت کی صورت میں اس کے احسان کاشکریہ ادا کرو گے ۔جیسا کہ اکثر عوام جو تو م (صوفیہ )کے مذاق سے ناواقف ہیں اہل ذوق درویشوں پر (محض تنگ خیالی کی وجہ ے ) اعتراض کیا کرتے ہیں تو درویش کواس اعتراض کے مقابلہ میں تختی سے اور نفرت ظاہر نہ کرنا جاہئے اسے ہر تھیحت کو اللہ تعالیٰ کی طرف ہے سمجھنا جاہئے ہیں ناصح کی بات کورد کرنے کے دریے ہونااگر چہر دھیچے کیوں نہ ہوخالص جہل وغرور ہے۔ درویش کی شان تو یہ ہے کہا گر کوئی اسے ناحق برا کہے اس ہے بھی متغیر نہ ہو پھریے کیسی بات ہے کہ تھیجت کرنے سے بُراما نتاہے۔اس کوخوب سمجھ لو۔

اور جاننا چاہئے کہ جب کسی خص میں بھلائی کی قابلیت ہوتی ہے اس کے لئے بھلائی کے قابلیت ہوتی ہے اس کے لئے بھلائی کے اسباب بھی مہیا ہوجاتے ہیں اور من جملہ ان اسباب کے ایک سے بھی ہے کہ اس کے دوست احباب اس کو نصیحت کرنے والے زیادہ ہوں اور جب بھلائی کا دروازہ اس کے واسطے بند کر دیا جاتا ہے تو نصیحت کرنے والوں کے لبوں پر مہر لگا دی جاتی ہے اب وہ اس کے سامنے کوئی بات نصیحت کی نہیں کہہ سکتے کیونکہ اس میں قبول کی صلاحیت ہی نہیں۔

پس ناصح کی نصیحت بعض دفعہ اس کے لئے اس بات کی بشارت ہوتی ہے کہ
اس کے دل سے عدم صلاحیت کی مہر دور کر دی گئی ہے اور بشارت دینے والے کا حق تو یہ
ہے کہ جس کو بشارت سنائی جائے وہ غایت مسرت سے اس کو خلعت و انعام دے اور
اس کا بہت زیادہ اکرام کرے کیونکہ جوشخص کسی کوز ہر کھانے سے ایسی حالت میں روک
دے کہ یہاس کی طرف ہاتھ بڑھا چکا تھا اس کا صلہ یہی ہے ۔خوب سمجھ لو۔

# ایے لئے مذمت کواور صفات نقص کی طرف نسبت کو پسند کرے

مرف نسبت کو پیند کر ہے اور اللہ تعالیٰ ہے اس ارشاد کو پیش نظرر کھے "ما اصابك من طرف نسبت کو پیند کر ہے اور اللہ تعالیٰ کے اس ارشاد کو پیش نظرر کھے "ما اصابك من سیئة فمن نفسك "لا ترجمہ) تم کو جو پچھ بھلائی پیش آتی ہے وہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہے اور جو برائی پیش آتی ہے وہ تمہار نفس کی وجہ سے ۔ تو اللہ تعالیٰ کی طرف سے بندہ کو اس کی اجازت نہیں کہ صفات کمال سے اپنی مدح و ثناء کو پیند کرے کیونکہ بیتو اس کے آتا ہی کے شایان شان ہے۔

پس عارف ای بات کو پسند کیا کرتا ہے کہ سرا پانقص کے ساتھ ممتاز ہواورا گر کسی وقت و ہ اپنی مدح وثنا ہے خوش ہوگا تو بیرحالت اصل کے خلاف ہے کیونکہ عارف اس وقت مدح وثنا کواللہ تعالیٰ کی طرف سے مشاہرہ کرتا ہے گر اولیاء میں اس درجہ کے لوگوں کا وجود بہت نا در ہے (جو مخلوق کی مدح وثنا کواللہ تعالیٰ کی طرف سے مشاہدہ کر کے خوش ہوں ۱۲)

اوربعض عارفین کی ملاقات اہلیس سے ہوئی تواس نے کہا میں بیو چاہتا ہوں کہ تمام نقائص وعیوب میری طرف منسوب کئے جائیں ان میں سے کوئی بات بھی اللہ تعالیٰ کی طرف منسوب نہ کی جائے تو جب اہلیس اپنے واسطے برائی کواس واسطے پیند کرتا ہے کہ خدا تعالیٰ کا وقایہ بن جائے تو درولیش اس امر کا زیادہ لائق ہے (کہ خدا کا وقایہ بن جائے تو درولیش اس امر کا زیادہ لائق ہے (کہ خدا کا وقایہ بن جائے تو درولیش اس امر کا زیادہ لائق ہے (کہ خدا کا وقایہ بن جائے تو درولیش اس امر کا زیادہ لائق ہے (کہ خدا کا

### تمام امورکواللہ تعالیٰ کے سپر دکر دے

(۵۴) اور درولیش کی شان ہے ہے کہ تمام امور کو اللہ تعالیٰ کے سپر دکر دے۔
اور مخلوق کے خلاف شریعت کاموں پر اعتراض وا نکار کرنانشلیم کے خلاف نہیں کیونکہ
عارف تمام تصرفات کو جواللہ تعالیٰ مخلوق میں ظاہر کرتے ہیں اللہ تعالیٰ کے لئے تشکیم کرتا
اور ان پر راضی ہوتا ہے کیونکہ وہ دیکھتا ہے کہ مخلوق کی باگ اللہ تعالیٰ کے ہاتھ میں ہے
ہاں وہ مخلوق سے ان کاموں میں منازعت کرتا ہے جس میں وہ خدا تعالیٰ کے احکام کی
خلاف ورزی کرتے ہیں۔

اور ای لئے انبیاء ورسل علیهم الصلوۃ والسلام نے کفارسے جہاد کیا ہے باوجود یہ کہ وہ جانے تھے کہ جس بات کی وجہ سے جہاد کیا جارہ ہے وہ بھی قضاء وقد رکی طرف سے ہے کیونکہ خدا تعالیٰ ہی نے اس بات کو پیدا کیا ہے۔ نیز وہ یہ بھی جانے تھے کہ کفار (کی حالت اور ان کے افعال) بھی مشیت وارادہ حق سے باہر نہیں کیونکہ رحمت کے لئے ایک حد ہے جس سے وہ تجاوز نہیں کرتی (اور کفار حدر حمت سے باہر بیں اس لئے ان پر رحمت نہیں ہوسکتی ) پی جس نے ہم کو جانو ورل کے ساتھ نرمی

اور رحمت کا امرکیا ہے اسی نے ہم کوان کے ذرئے کرنے کا بھی تھم کیا ہے۔خوب سمجھلو۔
اور خبر دار! ناصح سے یوں بھی نہ کہنا کہتم کونصیحت کی کیا ضرورت ہے؟ تم
ہماری حالت کو نقدیر کے حوالہ کر کے بے فکر رہوا ورخو داپنے نفس کونصیحت کرو۔اھ۔
کیونکہ یہ جواب محض جاہلا نہ جواب ہے اور یہ تمہاری بدختی کی علامت ہے اگر مخلوق کی یہ
جوت قبول کر لی جائے کہ جو کچھ ہوتا ہے ارادہ حق سے ہوتا ہے تو تمام ادیان برابر
ہوجا کیں گے (اور حق وباطل کا امتیاز اٹھ جائے گا) اور جو خض تمام ادیان کومساوی سمجھ وہ یقیناً بالا جماع کا فر ہے اور میں تم کو اس بات سے اس لئے منع کر رہا ہوں کہ آج کل
بزرگ بننے والے بہت زیادہ اس غلطی میں جتلا ہیں اور وہ یہ بچھتے ہیں کہ ہم بڑے مقام
بر ہیں اور یہ سراسر شیطانی دھو کہ ہے اور اس غلطی میں زیادہ تر وہ لوگ بتلا ہوتے ہیں جو
کر ہیں اور یہ سراسر شیطانی دھو کہ ہے اور اس غلطی میں زیادہ تر وہ لوگ بتلا ہو تے ہیں جو
طریق باطن میں بدون شخ محقق کی اتباع کے قدم رکھتے ہیں ۔خوب سمجھلو۔و الله یتولی
ھداك و ھو یتولی الصلحین۔

#### \*\*\*

(نوٹ) الحمد للہ اس مقام پراصل رسالہ کا ترجمہ تمام ہوگیا صرف خاتمہ کا ترجمہ باتی رہ گیا، مگر خاتمہ کے مضامین اس قدر دقیق ہیں کہ جھے اس میں لیس وپیش ہے کہ ترجمہ کے بعد بھی عوام کی سجھ میں آجا ئیں گے یا نہیں اور بعض مقامات کوخود اپنی فہم سے بالا ترپاتا ہوں اس لئے اس وقت تو ترجمہ کتاب کواسی جگہ ختم کرتا ہوں اگر اللہ تعالی کومنظور ہوا تو شاید کسی وقت خاتمہ کتاب کا ترجمہ بھی مقدر ہوجائے۔وصلی اللہ تعالی علی سیدنا محمد العبد الکامل وعلی آلہ واصحابہ اولی الفضائل والفواضل والحمد لله رب العالمین O

